# الأطلسالتاريذي **للعالم الإسلامي**



#### من مواضيع الأطلس:

العصور القديمة المتأخرة ما قبل الإسلام \* رسالة النبي محمد على وغزواته \* السُنَّة، والشيعة، والخوارج ، الخلافة العياسية ، انتشار الإسلام ، الشرع الإسلامي واللغة العربية والدولة الفاطمية \* طرق التحارة \* الممالك الصليبية \* الطُرُق الصوفية \* الأيوبيون والمماليك ، الغزو المغولي ، المغرب وإسبانيا \* الدول الجهادية \* السلطنة العثمانية ، إيران ، آسيا الوسطى ، التوسع الروسى \* انتشار الإسلام في جنوب شرقى آسيا ، السيطرة الاستعمارية \* البلقان \* تنامى الحجّ \* مدن متمدّدة \* تأثير النفط ، الموارد المائية ، تجارة السلاح ، العراق ، أفغانستان ، إسرائيل -فلسطين \* المسلمون في أوروبا الغربية \* المسلمون في أميركا الشمالية ، الفنون الإسلامية \* تورُّع المسلمين في العالم \* السينما الإسلامية \* المواقع الأثرية الإسلامية





# الأطـلسالتاريذي **للعالم الإسلامي**



## الأطلسالتاريذي **للعالم الإسلامي**



تالیف مالیز روثفن

بمشارکة عظیم نانجی

نقله إلى العربية واعتنى بخرائطه سامى كعكى

أكاديميا

#### الأطلس التاريذي للصالم الإسلامي

© أكاديميا انترناشيونال، 2007

ISBN: 9953-3-377-9

جميع الحقوق محفوظة

### (a) Oxford University Press 2004

was originally published in English in 2004.

This translation is published by arrangement with Oxford University Press.

تنشر الترجمة العربية بترهيص من دار النشر الانكليزية أكسفورد

لا يجوز نشر أي جزء من هذا للكتاب، أو المتزال مادته بطريقة الاسترجاع، أو نقله على أي نحو، وبأي طريقة، سواء كانت الكتروذية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو بالتصجيل أو هلاف ذلك، إلاً بموافقة الناشر على ذلك كتابة ومقدماً.

ا كاديميا انترناشيونال Academia International أعاديميا انترناشيونال Verdun St., Byloios Bank Bidg. مثارع فردان، بناية بناية بيهلوس من به P.O.Box 113-6669 من وبيات Beirut 1103 2140 Lebanon بيورت، لبنان Tel. (961 1) 800811 - 862905 - 800832 مانك Fax (961 1) 800411 مانك E-mail academia@dm.netlub

www.academiainternational.com

الحاديميا هي العلامة التجارية لأكاديميا إنترناشيونال ACADEMIA is the Trade Mark of Academia International

### المحتويات

|                                                | 6   | الأمبراطوريات البريطانية والفرنسية والهولندية والروسية                     | 108 |
|------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| عقائد والعبادات الأساسية في الإسلام            | 14  | المركات الإصلاحية في القرن التاسع عشر                                      | 110 |
| جفرافيا الطبيعية للعالم الإسلامي               | 16  | تحبیث ترکیا                                                                | 112 |
| لغات والمجموعات العرقية الإسلامية              | 20  | العالم الإسلامي تحت السيطرة الاستعمارية حوالي العام 1920                   | 116 |
| عصور القديمة المتأخرة ما قبل الإسلام           | 24  | البلقان وقبرص وكريت (1500-2000)                                            | 118 |
| سالة محمد وغزواته الحربية                      | 26  | الأقليات المسلمة في الصين                                                  | 122 |
| رسع الإسلام حتى عام 750                        | 28  | المشرق (2000-1500)                                                         | 124 |
| تشار الإسلام (751-1700)                        | 30  | مشاهير الرحالة العطمين                                                     | 128 |
| سُنَّة والشيعة والغوارج (660- نحو 1000)        | 34  | بريطانيا في مصر والسودان خلال القرن التاسع عشر                             | 132 |
| خلافة العباسية في ظل هارون الرشيد              | 36  | بریست می مصد و سودان عدان امون استان الله الله الله الله الله الله الله ال |     |
| تشار الإسلام والشرع الإسلامي واللغة العربية    | 38  |                                                                            | 136 |
| دول الوريثة إلى العام 1100                     | 40  | نمو الحجُ وتطوُّر المشاعر المقدسة                                          | 138 |
| هصر العلجوقي                                   | 44  | مدن مثمدادة                                                                | 142 |
| تجنيد العسكري (1800-900)                       | 46  | وقع النفط في القرن العشرين                                                 | 146 |
| درلة الفاطمية (1171-909)                       | 50  | الموارد المائية                                                            | 148 |
| رق التجارة ( نحو 700-1500)                     | 52  | تجارة السلاح                                                               | 150 |
| ماك الصليبية                                   |     | إشاءة سريعة: جنوب شرقي آسيا (1950-2000)                                    | 152 |
| طرق الصوفية (1100-1900)                        | 58  | إضاءة سريعة: العراق (1917-2003)                                            | 154 |
| أيوبيون والمماليك                              | 62  | إشاءة سريعة: أقفانستان (1840-2002)                                         | 156 |
| فزو المقولي                                    | 64  | المِزيرة العربية والخليج (1839-1950)                                       | 158 |
| مغرب وإسبانيا (650-1485)                       | 66  | مبعود الدولة السعودية                                                      | 160 |
| ريقيا جنوبي الصحراء الكبرى – شرقاً             | 70  | إضاءة سريعة: إسرائيل – فلسطين                                              | 162 |
| ريقيا جنوبي الصحراء الكبرى – غرباً             | 72  | إضاءة سريعة: الفليج (1950-2003)                                            | 164 |
| دول الجهادية                                   | 74  | المسلمون في أوروبا الغربية                                                 |     |
| محيط الهندي إلى العام 1499                     | 76  | المسلمون في أميركا الشمالية                                                | 166 |
| حيط الهندي (1500-1900)                         | 80  | •                                                                          | 168 |
| معود العثمانيين حتى 1650                       | 84  | المساجد وأماكن العبادة في أميركا الشمالية                                  | 170 |
| مبراطورية العثمانية (1650-1920)                | 88  | الفنون الإسلامية                                                           | 172 |
| ران (2000-1500)                                | 92  | أبرز المواقع المعمارية الإسلامية                                           | 176 |
| بيا الوسطى إلى العام 1700                      | 94  | تورَّع المطمين في العالم ( عام 2000)                                       | 180 |
| بند (1971-711)                                 | 96  | السيئما الإصلامية                                                          | 184 |
| نوسع الروسي في ما وراء القوقاز وآسيا الوسطى    | 102 | استخدام الإنترنت                                                           | 186 |
| تشار الإسلام في جنوب شرقي آسيا (نحر 1500-1800) |     | جدول زمني بأهم الأحداث الإسلامية                                           | 188 |
| 0 . (0.01                                      | .00 |                                                                            |     |

#### مقحمه

قلَّما يمر يوم، منذ الحادي عشر من أيلول/سبتمبر 2001، إلا ويُذكر فيه الإسلام، دين ما يُقارب خُمس البشرية، في وسائل الإعلام. في ذلك اليوم، خطف إرهابيون أربع طائرات ركاب أميركية وصدموا بها برجي مركز التجارة العالمي في نيويورك ومبني البنتاغون بالقرب من واشنطن، مما أدَّى إلى مقتل زهاء ثلاثة آلاف شخص، ودفع الولايات المتحدة وحلفاءها إلى إعلان ما يُسمى «الحرب على الارهاب»، التي أسفرت حتى الآن عن القضاء على حكومتين إسلاميتين، واحدة في أفغانستان والأخرى في العراق. وهكذا برز الإسلام فجأة، في كل أنصاء العالم، موضوعاً للتحليل والنقاش، وإتسمت السجالات على أعمدة الصحف كما في استديوهات الأخبار، في المقاهى كما في البيوت، بالحدّة والسخونة. والأسئلة التى كانت تدور فيما سبق داخل أروقة المؤتمرات الأكاديمية وندوات التخرّج الجامعية، دخلت الآن في صميم الهموم السائدة للوعى العام: ما هي «شرعة الجهاد»؟ وكيف حدث أن صار «بينٌ مسالم»، ينتسب إليه ملابين المؤمنين العاديين والمحترمين، أيديولوجيا للحقد والكراهية لدى أقلية ساخطة؟ ولماذا أضحى الإسلام بعد سقوط الشيوعية مشحوناً هكذا بالحدّة الانفعالية؟ أو، إذا ما شئنا استخدام عنوان مقالة لاقت رواحاً واسعاً لعميد المستشرقين، برنارد لويس: «ما وجه الخلل» الحاصل في التاريخ الإسلامي، في علاقته بنفسه كما في علاقته بالعالم الحديث؟

أسئلة من هذا الضرب لم تعد بعد الآن أكاديمية بستة بل أضمت على درجة كدرى من الأهمية، وموضع أغذ وردّ بالنسبة لمعظم الأمم والشعوب على مسطح كوكبنا عداد فالإسلام، أو قلّ بعض التنويعات منه – سواه أكانت مشرّهة، أم منحرفة، أم فاسدة أم رهيئة أناس متطرفين – بات اليوم قوة يُعتد بها، أن على الأقل سمة تُطمق بطاهرة عبلى بإمكانيات

قبل 11 أيلول/سبتمبر ويعده، وقعت العديد من الفظاعات والأعمال الوحشية التي نسبت إلى متشددين إسلاميين، أو التي اعترفوا هم أنفسهم بمسؤوليتهم عنها، فأرقعت الأذى الفادح والدمار الشديد بالعديد

من مُدن العالم ومنتجعاته السياحية، نذكر منها:
ينروبي، دار السلام، موجهاسا، الوياض، الدار الهيضاء،
يالي، تونس، جاكارتا، موجهاي (بوجهاي) وصريح،
يكتنف الخضب والحيرة (دود فحل الشحوب
يكتنف الخضب والحيرة (دود فحل الشحوب
لردود الغل هذه على السلم والأمن الدوليين كافية
لردود الغل هذه على السلم والأمن الدوليين كافية
لانيز على فرد منا (بايس نقله محرّدي وسائل الإعلام
الذين يُقولهون وعي الجمهور بما يُلاثم أولويات
المطنين ينهومها، أن النظاهر المتطرفة للإسلام هي من
يضم أجندة الثقاش وجدول الأعمال في القرن الحادي

إن المسلمين الذين يُقيمون في الغرب، أو في تلك المناطق الأمنة عالاتساع من العالم الإسلامي الذي تعقداهما المؤثرات الإلكترونية للغرب، ليشعرون بالاعتماض من التعرض السلمي لهم، هذا التعرض المُساعب عادة للقاق المتزايد من الغرباء الطارتين. إن



الإسلام دينٌ سلام: فلفظة «إسلام» التي تعنى حرفياً التسليم (لأمر الله)، تتصل من الوجهة الاشتقاقية بعبارة «سلام» التي تفيد السلم والصُّلح. والتحية المتعارف عليها التي يستخدمها معظم المسلمين لدى انضمامهم إلى تجمع ما، أو حتى لدى التقائهم بغرباء عنهم، هي: «السلام عليكم». يمكن القول إن الفربيين ممَّن يتهمون الإسلام بأنه دين عنف يجهلون حقيقته. والصاق النعث «مسلم» أو «إسلامي» بأعمال الإرهاب ينطوي على ظلم وافتثات شديدين. حين أقدم مهووس مسيحي ذو ميول يمينية كتيموثي ماكفاي على تفجير مبنى فيدرالي أميركي في مدينة أوكالاهوما، وكان أسوأ عمل فظيم يُرتكب على التراب الأميركي قبل 11 أيلول/سيتمير، لم يبادر أحد إلى وصف بالأرهابي«المسيحي». إن العديد من المؤمنين المسلمين لينظرون إلى «الغربيين» ممن تخلُّوا عن دينهم أو أعماهم التحامل الديني، على أنهم أناس لا «يفهمون» الإسلام حق الفهم. وثمة وسائل إعلامية معادية لا تتورع عن تشويه الآراء الغربية، فتصبغ المشاعر والمواقف بصبخة «الإسلامو فوييا» (الهلم

المرضى من الإسلام)، أو المرادف لمعاداة السامية إنما مُطبُقة هذه المرة على المسلمين بدلاً من اليهود. بعض الدارسين ممن تندرُ هوا في الأكباد بمسات البقريبية، مُشهمون بأنهم يرون الأسلام من خلال العدسات المشوِّهة للاستشراق، ذلك العلم الذي تطرق إليه الفساد نظراً لارتباطه بالإمبريالية، حين كانت المعرفة المتخصصية مسكرة لفيمية البقوة والبنقون الاستعمار ببين

هذا مجالٌ محقوف بالمخاطر ومُتنازع عليه، ومن يُغامر بدخوله من الكتّاب إنما يُعرَض نفسه للخطر. فأى تعميم بشأن الإسلام، مثله مثل أي دين آخر، يكون عُرضةً للنقض والدحض، لأن مقابل كل وصف معياري للإيمان أو الاعتقاد أو السلوك الإسلامي، توجد تنويعات مهمَّة وفروق ذات شأن. وتزداد معضلة التعريف صعويةً لعدم وجود مؤسسة « كنسية» جامعة أو « باياوية » إسلامية تتمتع بسلطة أمرية تفصل في ما هو إسلامي وما هو غير إسلامي (حتى الكنائس البروتستانتية تميز مواقعها الدينية بالتغاير وأحيانا بالتضاد مم الكاثوليكية الرومانية).

العالم كما رأه الادريسي (a 4811/\_a 549)



والهوية الإسلامية، شأنها شأن الهوية اليهودية، 
شمل السلف كما ششل المحتقد. فمن بسعون مسلمين 
إنما بأمراسين دينهم بشرك مختقدة، فبوسع الامرء أن 
يكون معلما من البوجهة الثقافية، تعناماً مثلما يستطيح 
يكون يهودياً بالمعنى الثقافي، من غير أن 
يلتقيد، مبحموعة معيدة من الفرائض أو المحتقدات 
الدينية. وإننا لا نجانب المسواب إذا ما ومسقنا العديد 
مسن الأميركيين والأوروبيين غير المستحدات 
المحيدية وينا للمسحية بقي تطور الشقافة الغربية. 
يطفية من علم التسمية على تطور الشقافة الغربية. 
يطفية أن هذه التسمية على تطور عام مدى الهيمنة الثقافية 
الشخيرة مناساسية.

إن الأساس المصيحين للثقافة القريمية هو من الهدامة بمكان بميت لا يُحِتَّمُ أمن نفسه عما التُّحدات لفظة المحيان، وفي الوقت عينه، اطباله التُّحدات لفظة مسيحين، من قبل الأصوليين البروتستانت الذين يسحون جاهدين إلى تمييز أنقصهم عن الإنسويين العلمانيين أو الدؤمنين المشتين على السواء، مثل لا المناطرة بم مثل لا الأمور

ثمة مشاكل مسائلة بمسدد التدريف تسري على العالم الإسلامي كذلك. فكما أن هذات تبايذات وفرارق لافوية ما بين الكتائس المسجعة المختلفة حول مشر المسائل الإيمانية والطفسية، كذلك تقوم داهل حظيرة الإسلام جماعات وطوائف ومثل تفتلف فيما بينها ليجهة الطقوبي الشبّعة أن تقاليد كل منها في التأويل والعدارية.

ومن بين أكبر التحل في الإسلام، هناك تاريخياً طائفتنان تُحدَّان أهمُها على الإطلاق، هما: السُّنة والشيعة.

يمتقد الشيمة أن النبي محمد (نسو 570–683). وقبل وفاته بوات وجيز المقتل علي بن أبي طالب، ابن عمه وزرج إبنته فاطمة، خليقة أد. كما أنهم يرأسره بأن هذه الطلاقة تواصلت عبر سلسلة من الأثمة (أن بأن هذه الروحيين)، المتحدرين من صلب علي وفاطمة، وقد المقتل كلا منهم الإسام الذي سبقه والكتلة الشهمية والكرد حجمة، فوم الشيعة والانتا عشريون» أن كما يُسمِّن «(الشجمة الإصاميون»، يؤمنون بأن كمر مؤلا يُسمِّن «(الشجمة الإصاميون»، يؤمنون بأن كمر مؤلا ينسمِّن «(الشجمة الإصاميون»، يؤمنون بأن كمر مؤلا

ثانيةً بصفته «المهدي المنتظر» في يومِ ما من مقتبل الأيام.

ربيم...
أهل الشُدّة، من جهة أخرى، يرون أن النهى قد
أعطى إشارات كافية على أنه يحدِّد أهلافته أحد
أصحابه، أيا بكر الصدريق (حوالي 328–348)، الذي
وماة الرحول، وهو بدروه المتار عمر بن الفطاب
المرافق وهو بدروه المتار عمر بن الفطاب
المرت، وبعد التشاور من إعماء المسلمين، على عثمان
إمن عشان (ع 444–658)، وقد هلف علمان على
بن عشان (ع 444–658)، وقد هلف علمان على
في ذلك العين، وفي نظر الغالبية السُنيّة، يُمثّل مؤلاة
في ذلك العين، وفي نظر الغالبية السُنيّة، يُمثّل مؤلاة

وعلى من الأيام، صارت لكل من الشيعة والمُنتَّة هوية اجتماعية ميزة لهم. وقد انقسمت هاتان الطائقان وتفرّعا فريماً شتى، وانتظمتا في حركات ونرعات مقتلفة، ولند المتلفت هذه وسواها من المجموعات فيما بوينها، وكليراً ما اتصارتت حول تفاريقها، إلا أن الاتجاه العام للعلاقات التي سادت المجتمعات الحضرية ما قبل العصر الحديث أضح في المجاهوات الخضرية ما قبل العصر الحديث أضح في المجاهوات التضرية ما قبل العصر الحديث أضح في

إلا أنه برزت لدى الطرائف المتشددة والجماعات المتطرّفة في الأورنة الأخيرة، نزعة إلى لعن المصوم في الدين وتكفيرهم، أو إلى اتجام من يحكمها بالمروق من الإسلام. غير أن هذا المنظور الضيق الأفق يكابله وعي متنام بين السواد الأعظم من المسلمين بتنزع وتحديث التأويلات المؤل الأمة.

الأكثر تمدّماً من المعالم خمارج الصين حين كان مناع الإسلام في طور المعيود والترقي، كذلك كان مناع المتسامة الناشرء عند فقد كان العماء والقضاء والقضاء والقضاء والقضاء والقضاء والقضاء كانوا يعادون تكفير كل من ينطق بالشهاءة – بما المهيد المثلثي بالإيمان – أو من يقيمون المعاقب من البجير المثلثي بالإيمان – أو من يقيمون المعاقب من مؤمنين وجومهم خطر مكر، ودائرية المناقبة أنها أي مجتمع في عائمنا المحامس فإذا ما الأميركي كارل إرنست، فإن «التعديد المينية، حقيقة تحت جماعة لنقضها السلطة على سائر الجماعات المتالبة أياما بالولام والمتالبة المنافسة فسوف يغتبر الأخرى، مطالبة أياما بالولام والمتالبة الدينية المنافقة الدينية المنافقة الكارانية، «أنها جمد: إمادة الدينية المنافقة إكار الرساء مادة الدينية المنافقة، إكار الرساء محد: إمادة الدينية في الإسلام كارك والعاماء معامد، إمادة الدينية في الإسلام كارك المتاساء المتعامية المنافقة، والعادا من 1909.

في الميدأ، وإنَّ لم يكن دائماً في الممارسة، المسلم هو من يتُبع الإسلام، اللفظة العربية التي تعني الانقياد، أو بمعنى أبُق، والتسليم، لأرادة الله كما أوحي بيها للنبي محمد. وهذو الموصيات المتنزَّلة شفاهاً على امتداد فترة نبوّة محمد الناشعلة، من حوالي العام 610 وحشى وفاته، موجودة كلها في القرآن، الكتاب الذي يُشكِّل أُسِّ الدين الإسلامي والنُّظُمّ الثقافية المتنوعة النابعة منه. وقد تصدّى لفيفٌ من الباحثين من ذوى النزعة التصحيحية في الجامعات الغربية للرواية الإسلامية التقليدية عن أصل القرآن، زاعمين أن النص قد اقتماع من كتلة أكبر من المواد الشفهية بعد الفتح العربي للهلال الخصيب. غير أن الغالبية العُظمي من الدارسين، مسلمين وغير مسلمين، تنظر إلى القرآن على أنه المدونة الكتابية للتنزيل المتراكم على امتداد مسار الرسالة المحمدية. وخلافاً للكتاب المقدس، ليس هناك ما يدلُّ على وجود تصنيف متعدُّد للقرآن. وعلى النقيض من «العهد الجديد» (الأناجيل) بنوع خاص، الذي جُمعت فيه أقوال السيد المسيح في أربع روايات متمايزة عن حياته وبما يُفترض معها أنها قد وُضعت من قبل مؤلفين مختلفين، فإن القرآن يحتوى على العديد من الإشارات الضمنية إلى حوادث وقعت في حياة الرسول، إنما من غير أن يتناولها بالتفصيل. بل إن قصة المسيرة العملية لمحمد كنبي وكرجل دولة (إذا جاز لنا أن نستخدم هذا اصطلاحاً جديثاً لزعيم حركة وحدت

قبائل الدزيرة العربية)، قد بُنيت من مجموعة أخرى مختلفة من المادة الشفهيـة، تلك الـتــ تُعرف بــ «الدبيث»، أي المأثورات والمنقولات عن مسلكية النبي، وهي لم تُدوِّن في تصانيف إلاَّ بعد وفاة الرسول. يتألف القرآن من 114 فصلاً تُعرف بالسور، وكل سورة تتألف من عدد متفاوت من الفقرات التي تُسمّي آيات (وتعنى بالعربية: دلائل أو معجزات). وياستثناء السورة الأولى، سورة الفائمة (أو الاستهلال)، المكونة من سبع آبات هي بمثابة ابتهال يُتلي في مختلف الشعائر، بما فيها الصلوات اليومية، فإن سور القرآن الأخرى مرتبة بحسب تناقصها في الطول، بحيث تأتي أقصرها في الشهاية وأطولها في البداية. ومعظم المصاحف القياسية تُصنّف السور ما بين سور نزلت في مكَّة (وهي تميل إلى القصر، ومن هذا موقعها القريب من نهاية الكتاب)، وسور تعود إلى الحقبة التي أقام فيها محمد في المدينة التي هاجر إليها مع أتباعه الأوائل هرباً من الاضطهاد في مكَّة عام 622، العام الأول من التقويم الإسلامي (الهجري). السور المكية، ولاسيما المبكرة منها، تحمل في طياتها رسائل حيّة عن المسوّولية الشخصية، وأحاديث عن الثواب والعقاب (الجنّة وجهنم)، فيما هي تحتفي من جهة أخرى ببهاء العالم الطبيعى وجماله كدليل على قدرة الشالق العظيمة وجلال شأنه. أما السور المدنية، فهي وإنْ كررت العديد من الموضوعات ذاتها، إلا أنها تسوق تعاليم إيجابية فيماخص القضايا الاجتماعية والقانونية (بما فيها الأحكام الخاصة بالعلاقات المنسينة والميراث، والعقوبات الموصوفة لجعض أصناف الجرائم). وهذه السور، معطوفة على مواد مستقاة من مأثور الحديث، كانت المصدر الرئيسي لنشوء وتطورُ النظام القانوني المعروف بـ «الشريعة». وقند أضناف أعلام الفكر الإسلامي على اختلاف مشاربهم مصادر أخرى من عندياتهم، ويذلك أوجدوا المنهجية اللازمة لتنظيم أحكام الشريعة وتطبيقها. بالنسبة للمؤمنين المسلمين، يُمثُل القرآن كلام الله

بالنسبة للمؤمنين السامين، يغتل القران 24 م الله المناسبة للمؤمنين السامين، يغتل القران أي تحوير أو تنظيم يشري، ويصف بعض المالماء السامين المدين النابية محمد بالثاقل الأمين كلام الله. ومن المعتقد أن النبي لشمه كان أمياً لا يعرف القرادة ولا الكتابات، وإن كان بعض الدارسين يُشكرن في ذلك على خلفية أنه كان

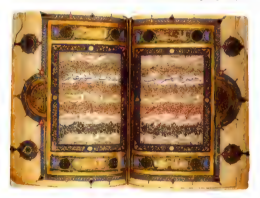
تاجراً نشيطاً. وتاجعاً. بالنسبة لفالبية المسلمين، القرآن من المصحف واستقر على ما هو علهه أيان حكم ادون في المصحف واستقر على ما هو علهه أيان حكم ادون في المسلمين عنان (1844 هم). عن أزيد الله نفسه، هنا، فإن القرآن بنظر المؤمنين المسلمين يحتل المكانة التي يشتم المثل يشتم المن عمل المنافقة المواردة في تمن عمل يشتم الملفة الواردة في تمن عمرس إن العقائد الدينية الأخرى، ومنها البوذية، والمستحية، والمهندوسية، والمهندوسية، والمهندية، والمستحية، المستمين عمل التأسيسية عالمة مقدسة. وقد أشكام المسلمين بهنا المبدأ المشترك المنافقة المكام المسلمين بهنا المبدأ المشترك والمنافقة المكام المسلمين بهنا المبدأ المشترك والمنافقة المكام المسلمين بهنا المبدأ المشترك المهالم المسلمين عبال المبدأ المشترك المهالم المسلمين عبال المبدأ المشترك المهالم المسلمين عبال المبدأ المستمرك المسلمين وهذا المبدأ المستمرك المهالم المسلمين وهذا المبدأ المستمرك المسلمين وهذا المبدأ المشترك المهالم المسلمين وهذا المبدأ المستمرك المهالم المسلمين وهذا المبدأ المستمرك والمهالم المسلمين وهذا المبدأ المسلمين وهذا المبدأ المسلمين وهذا المبدأ المسلمين وهذا المبدأ المبدأ المسلمين وهذا المبدأ المبدأ المبدأ المسلمين وهذا المبدأ المبدأ

وقتموا شطراً من الأميراطورية الميزنطية (بلاد الروم).

وكامل بلاد قبارس أمام الاستيطان الإسلامي، في
الهده، بقي الإسلام بينة عمرية، في المقامة الأول. إذ

هد أمواه المحرب السلمون إلى يواه كتائيهم المقاتلة
القبلية في معسكرات كبورة شارح المدن المستولي
عليها، تاركين رعاياهم الهدد، (دن مسيحين ريهود،
وزرادشتيين) يميثرون أمورهم بأنفسهم ما داموا
وزرادشتيين) يميثرون أمورهم بأنفسهم ما داموا
عرضاً عن تأدية المدمة العسكرية، أما عملية الأسلمة،
عرضاً عن تأدية المدمة العسكرية، أما عملية الأسلمة،
الأسر من سكان الهلاد المتقرحة م أن أعيان أعيان
الأسر من سكان الهلاد المتقرحة من آل أعيان أعيان الماد

صفحتان متقابلتان من المصحف مزهرفتان بساء النهباري أخرت مدة النسخة عام 1999، العام التالي لاستيلاه فيمورثك على دلهي، الآية من سورة التوية. وهي تتحدث عن طفاه النبي من البدر الذين لا يُغفر لم تقاصمه عن الالتحاق بإحدى غراقاته



في طوره المبكر، شهد الإسلام توسعًا خاطفاً خارج حدود جزيرة العرب عن طريق الفتح العربي لبلاد الهلال الخصيب وما يليها من ديار في غضون قرن أو نصو ذلك بعد ولغا الرسول في العام 850، وقد تضافر الإيمان بالإسلام ويرسالة النبي السعاوية – فضلًا الرغبة في المغانم – لتصهور القبائل العربية في ألة حريبة مهولة. فيزدم الجيشين البيزنطي والساساني،

العملية نما وجد الرعايا المعورون ومقطوعر الجدور سندا لهم في دين حكامهم الجدد، أو لما عثر المتحررون من سحر حكامهم القدامي على ملاذ رومي يلائمهم في دين يحترم تقاليدهم، في الوقت الذي يقدّمون فيه تعاليمهم الدينية في إطار ترايفي جديد وخلاق. كما كان دور العيشترين العسلمين الأوائل حاسماً هو الأخر عدد العملية.

غير أن اللاهوت الإسلامي (علم العقائد أو علم الكلام)، كان له بعد ثقافي اتسم بالدينامية، ولعل هذا بالذات ما يُفسِّر لنا كيف تطور دين «العرب» إلى ديانة عالمية. فقد حمل الإسلام معه، يوصفه «دين الكتاب» التموذجي، الذي يُمثُل كلمة الله مجسَّدة في نصَّ مكتوب، هيبة واحترام التعلم والمعرفة إلى الثقافات الجاهلة. وعلى شاكلة تعريف لاروشفوكو للنفاق، نقول إن عبادة الكتاب لم تكن ولاء الرذيلة للفضيلة، بقدر ما كانت إجلال الجهل للعلم. وأياً كان إدراكنا للوحى -تنزيلُ من عند الله، أم حالة ذهنية متبدّلة أشبه ما تكون بعمليات دماغية لنابغة بشرى - فإن «معجزة» محمد حاوث على صورة لقة. ومرة بعد أخرى، راحت أقوام البدو الرحل القاطنة عند أطراف الأمبراطورية الإسلامية بالاستيلاء على مراكز القوى، عاملة بذلك على تمدين نفسها، ولتغدو من ثم حاملة بدورها لواء النفوذ الثقافي الإسلامي وإثر تفسع الدولة العباسية العُظمي، لم يعد الجُلم بخلافة عالمية تضم مجمل أرجاء العالم الإسلامي (لا بل وسائر البشرية في الواقع) مشروعاً قابلاً للحياة. فخطوط المواصلات كانت أطول من أن يتمكن المركز من لجم طموحات الأمراء المحلِّيين. لكن هيبة المعرفة، كما كان يرمز إليها القرآن وآياته المتقوشة على جدران المساجد والمباني العامّة في لوحات بديعة، ناهيكم عن المصاحف المنسوخة بمنتهى الإثقان، كانت شديدة فعلاً. حتى الغُزاة المغول، أصحاب السُّمعة السيئة لما كانوا يتصفون به من قسوة وهمجية، لم يجدوا مناصاً من التسليم بقوة الإسلام الروحية والجمالية في الأجزاء الغربية من البلاد الخاضعة لسلطانهم.

ليست الغاية من المرائط التي يحقوبها هذا الكتاب للدولة والسلطة الدينية التي سادت إبان الانتفاز المتحوِّلة للدولة والسلطة الدينية التي سادت إبان الانتفاز الجارف للتاريخ الإسلامي من زمن الرسول إلى يومنا الماضور بل غاية ما تتقلع إليه أن تنيز جوانب مهمة من ذلك التاريخ عير فتح نوافذ صغيرة على نواج بالفة الشأن من التاريخ المجدد والقريب، ويما يساعد على تنهيان إرث المشاكل، وكذلك السوانح، الذي ودله العاضر من العاضي، فالمهذر فنها عنصر حيوي الفهم التاريخ الإسلامي وصلته المنطوبة على إشكالهة التاريخ الإسلامي وصلته المنطوبة على إشكالهة

وكما يتضع من الغزائط التي يضمها هذا الأطلس، كان العزام الأوسط من الأراضي الإسلامية المعتدة من العميط الأطلسي إلى وادي السند ويشكل دائم تقريبا الشريفة من العميل العميل الدورائي أو يقيل أن تعمل الأرسفة ما قبيل العميل العديد، أي قبيل أن تعمل الأسلمة المنازعة والسلاح الجوي وأنظمة الإنسال الحديثة على إخضاع مناطق الأطراف لسيطرة الحديثات المركزية (مرعاية استعمارية طبعاً) كناف الهدى وعبقرية الفظام الإسلامي تكمن في أنه زؤه الطيانا المتاسلة بمنظرمات قانونية ومسلكية وتطهيمة من ضمن مهاديء الإيمان، وقد تقافف معها وتطهيمة من ضمن مهاديء الإيمان، وقد تقافف معها

على مر الرمن. في «مقدمت» لتاريخ العالم، وضع فيلسوف في مدينة صفاقس بترس التاريخ العربي ابن علدون (1332–1406) نظرية

خريطة العالم رسمتها أسرة الشرقى

جرى في شمال إفريقيا.
وبلقاً للنواقة للي اليها
المنطقة الفرية للهالية
المنطقة الطباحة أو
القاصلة الشي يندر
القاصلة الشي يندر
الحالة الرعوية هي
النمط الرئيسي للإنتاج
الزاعي فيها، والرعاة،
الزاعي غيها، والرعاة،
ينتظمون ضعن خطوط نب
ينتظمون شعن خطوط نب

حول التجدّد الدوري ونشوء الدول، حلّل

فيها هذه السيرورة على ضوم ما

علاقات قرابة أبوية), إنهم أمرار نسبياً من سطرة العكرمات، وكونهم يتميزون بدرجة حراكية أعلى من أهل الأمسار (العشنر)، قلا يُمكن قرض الشرائب عليهم بصغة متنظمة كما يتمدّر إلمضاعهم لسيطرة السانة الإنفاعين الذين يستولون على جر من محاصميلهم لقاء شملهم بالنصابية، أجل، في استاطئ الشاحلة إلقاحلة، مع رجال القباتان من يكونون في مدججين بالسلاح في العادة، وهم من يستطيعون في بعض الأحدان أخذ المدينة رهينة لهم طلباً لقدية أو دتى فتحها عنوةً. إن نظرات ابن خليون الثاقية تُخبرنا لماذا يُجافى المرء الحقيقة عندما يتحدُث عن واقطاع؛ اسلامي الأُ في السباق المحبود والمحدَّد جداً للأنظمة السائدة في أحواض الأنهار الكيري كمصر والعراق، حيث تعمل كتلة فلأحية مستقرة في زراعة الأرض. أما في المناطق القاحلة، فينتقل الرعاة بمواشيهم وقطعانهم موسمياً من مكان إلى أهر، وفقاً لترتيبات معقدة يتخذرنها مع سواهم من المنتفعين بالأرض. وحقَّ الانتفاع ليس بمُلكية. فالممتلكات والأراضي هذا لا تحدها حدود مشتركة مثلما أصبحت عليه الصال في المناطق الأوروبية التي تتساقط عليها الأمطار بمعدلات عالية. لقد ضرب الإقطاع، وكذلك فرعه النَّايت: الرأسمالية، جِنُوراً عميقة له في أوروبا، وخلق في نهاية المطاف الدولة البرجوازية التي سوف تبسط سيطرتها على الأرياف، وتصبخ الزراعة بصبغة تمارية، وتُخضم المجتمع الريفي للقيم المضرية وقبضة المدينة. على العكس من ذلك، بقيت شعوب الأطراف في معظم أنحاء غرب آسيا وشمال إفريقيا قادرة على التملُّص من ربقة الدولة إلى حين مقدم السلاح الجوي. وحتى في أيامنا الماضرة، لم يتحقق ذلك كلياً في بعض الأماكن من أفغانستان، حيث البُني القبلية قاومت ولا تزال سلطة الحكومة المركزية.

وقمة لفظ مُعبَّر يستشدمه أمل الحضر المغاربة للدلالة على مثاطق البلاد القليلية (نهم يسترغيها وبلاد للدلالة على مثاطق البلاد الفرزية أن الموقع المسابقة على مثاطق المسابقة على المسابقة على المسابقة على المسابقة على المسابقة على المسابقة ال

جزئياً، إلى مفاعيل الشريعة الإسلامية: إذ بخلاف الأعراف القانونية الرومانية، لا تتضمن الشريعة أية أحكام للاعتراف بالجمعية النقابية بوصفها «شخصية» اعتبارية.

في صياغتها الكلاسيكية، تنطبق نظرية أبن خلدون أكثر ما تنطبق على البيئة في شمال إفريقيا؛ البيئة التي يعرفها ويفهمها أفضل من غيرها. بيد أنها تصلح مع ذلك نموذجاً تفسيرياً للثاريخ الأوسع لغرب آسيا وشمال إفريقها منذ ظهور الإسلام إلى الزمن الحاضن تقوم النظرية على أساس من التفاعل الجدلي بين النديان والتعصيبية، ومقهوم ابان خلدون هذا للعصبية، الذي يُشكِّل العمود الفقرى لنظرتة العامة إلى التاريخ الاجتماعي والسياسي للإسلام، يُمكن تطويعه كي يتماشى والنظريات الإثنية الحديثة، سواء أخد المرء بالنموذج «البدائي» أو «التفاعلي». وبالوسع إيجاد المبدأ الأساس لنظرية ابن خلدون في أطروحتين له أبرزهما القيلسوف والعالم الانثرويولوجي إرنست غيلتر بنوم خاص، وهما: 1- «لا تقوم الرئاسة إلاً بالغلبة، ولا تقوم الغلبة إلا بالعصبية»؛ 2- «وحدها القبائل التي تحكمها العصبية قادرة على تحمل شظف الحياة الصحراوية».

والقوة الغالبة للقبائل قياساً بقيرة المدن هي ما وفر الشروط التي مكنت للشكم المسكري السلالي أن بديله، المكم الملكي المندعوم من المؤسسة المعلوكية أن التمديمية العماسية، من أن يقدو الضحة السائد في إشاريم الإسلامي قبل التنمل الاستعماري الأوروبي، وغياب الاعتراف الشائدي من الجماعة النقابية في وغياب الاعتراف الشائدين ما العسطاعية التفايية في الشرع الإسلامي مال بدن يومنا الأخير شرة مسؤل تلطوي الشرعائية المدينية وتتجاوز اللُّحمة الطبيعية، الشراعة ما قبل الاستعمار المدين، تتفاعل مع أشكال التضام الطول محلها.

رسمياً، الأخلاق الإسلامية تمنع قيام أي شكل من أشكال التضامن المجلّي خصوصاً إذا كان يُمايز ما بين المؤمنين. نظرياً، ثمة جماعة إسلامية واحدة هي

«الأمة» ، تخضع لمشيئة الله. أما عملياً، فكثيراً ما يُصار إلى تعديل أو تحوير هذا المثل الأعلى الإسلامي من خلال التسليم بالحاجة إلى استنفار العصبية أو النعرة القبلية وفي سبيل الله». تُشدُد الممارسة الإسلامية، مُعثُلة بالعبادات وغيرها، على قيمة الجماعة وذلك عبر إقامة الصلاة وأداء فريضة الحج بانتظام؛ ومع مرور الزمن، تولُّدت عن ذلك تقوى كتابية ذات صبغة مدينية، وتقاليد ثقافية رفيعة أو «كبرى». غير أن هذه عاجزة بذاتها عن أن تبني حماعة متراصّة، مستديمة وقوية بما فيه الكفاية لتتجاوز الدينامية المقابلة، دينامية النعرة المحلّية. وسواء أكانت هذه النعرة دنيوية، قائمة على الفوارق بين القيائل والقُرى أو حتى بين الحرف والمهن؛ أو طائفية، قائمة على الاختلاف ما بين شتى المذاهب الدينية أو الطُّرُق الصوفية التي تحكمها في أغلب الأحيان أسر يعينها: أو كان منشؤها الفوارق بين السُّنة والشيعة، فإن مثل هذه الانقسامات تعمل ضد وحدة الأمة.

على نسق الحركة المعمدانية في الولايات المتحدة، يشكل الإسلام، ولاسيما التيار السنني الغالب الذي يضم حوالي 90 بالمنة من مسلمي العالم، قوة شعبية محافظة، تمارض التزمَّت المقائدي أو الضوابط الكهنوتية المتشددة. وإذا كانت كتابية الإسلام وروحه العملية الراشدة قد أمدته بلغة مشتركة عابرة للحدود الإثنية والعرقية والقرمية، خالقة بذلك أضخم «مجتمع عالمي، عرفه العالم ما قبل العصر الحديث، إلا أنها لم تنجح قط في تأمين الدعامة الأيديولوجية الأساس لنظام اجتماعي مرحد يُمكن أن يُترجم إلى هوية قومية مشتركة. في الغرب، أوجدت مؤسسات المسيحية القروسطية، المتحالفة مع البُّني القانونية الرومانية، الشروط المسبقة لنشوء الدولة القومية الحديثة. أما في عدار الإسلام»، قيان الأسباس الخُلقى للدولة ظلَّ باستمرار عُرضة للأضعاف والتحريف من جانب وأقع العصبية القبلية. كان يُمكن التسليم بذلك أمراً واقعاً، انما يستحيل منجه اعترافاً شرعياً. وريما كان ذلك أحد الأسباب التي جعلت حضارة متقدمة بأشواط على منافستها المسيحية في القرنين العاشر والحادي عش

تتخلّف عنها في آخر الأمر لتجد نفسها تحت الهيمنة السياسية والثقافية لشعوب كانت تعدّما – وما زال بعض أفرادها يعدّونها – في مصاف الكفّار،

كان النظام الإسلامي في الأرمنة ما قبل الحقية الاستعمارية، والمتجذر إلى اليوم في ناكرة ووجدان المسلمين المحاصرين، على أكمل تجايز مع البيئة السياسية لعصره. فحقي استراتيجية «الجهاد في سيال الماك، كانت تعتمد لأواض درائعية، نفيجة أو يسكرية، فيما كان المستفيد من ذلك هو الدين الإسلامي والشقاعة الإسلامية، وهكذا صدار الخزاة البدر» في مقدم دجال الإسلام المناقبة في الأطراف المناهبة في مقدم دجال الإسلامي في مقدمة دجال الإسلام الذائدين عن حياض الإيمان.

والذاكرة الاجتماعية لهذا النظام ما برحت تُمارس حاذبية شبيدة على مخيال العديد من الشباب المسلم في الوقت الحاضر. ويصمُّ هذا القول بنوع خاص حين نُدرك أن الذاكرة الأحدث عهداً عن التحديث من خلال الاستعمار بمكن تمثيلها كقصة ملؤها المهانة والتكرس، وهيانة رسالة الإسلام لا لشيء إلاّ لإحلال الحقيقة والعدالة الشاملتين في عالم تمزّقه الفرقة والخزاعيات. إن الكُفف الذي ضرب أميركيا في 11 أيلول/سبتمبر 2001 قد يكون متجذَّراً في اليأس المستحكم بأناس يحملون رؤية رومانسية ومثالية عن الماضي فيما هم يتألمون أشد الألم تعت وطأة الإذلال اليومي في الحاضر. ولتن كان الذين خططوا لهذه العملية، من دون أدنى شك، أناساً متعلمين ومحنَّكين، وعلى دراية تباعَّة بأجوال المجتمعات العصرية وسير العمل فيها، إلاَّ أنَّه ليس بالأمر العرضي البتة أن يكون معظم مختطفي الطائرات الخمسة عشر من التابعية السعودية، ويعضهم من محافظة عسير بالذات؛ هذه المنطقة الحبلية الفقيرة المحاذية للحدود اليمينة المالية، استولت عليها أسرة آل سعود في عشرينيات القرن العشرين، وهي لا تزال تحتفظ بالكثير من علاقاتها وارتباطاتها بالقبائل اليمنية. كان من شأن المذيحة العشوائية في 11 أيلول/سبتمبر أن تُروع ابن خلدون مثل كل كرام الناس قطعاً، لكنّى أشك في أنها كانت ستُفاجئه.

#### العقائد والعبادات الأساسية فحي الإسلام

في القالبية العَظمى من المذاهب الإسلامية، يلتزم المسلمين جميماً قواعد أساسية معددة تصمى «أركان الإسلام» وأهم عنده الأركان، إشهار الإيمان أو النطق بالعبارة التالية: «أشهد أن لا إله إلاّ الله: وأشهد أن محمداً رسول الله». وهذه الجملة التي تقال أمام شهود، وتسمّى «الشهادة»، شرطً كافر للدخول في الإسلام والانتساب إلى «الأمة».

كذلك يشهد المسلمون بالتوحيد (وحدة ووحدانية ( الله: على الله: إنهم يؤمنون بأن الله كان دائماً وأبداً على التمال بالبشرية من خلال الرُسُل والأنهياء، مثل إيراهيم وموسى وعيسى، وأن محمداً هم حساتم الأنبياء الذي أنزل عليه القرآن. والمسلمون مُطالبون بالتزام نعط سلوك مناقهي وأخلاقي في حياتهم الشخية والاجتماعية، وهم مسؤولون عنه أمام للله

وبالإضافة إلى التوحيد، تشتمل مبادىء الإيمان التراكم السلامة إلى الاعتقاد بأن الملاكثة السافرية للهاديمة الباديمة الباديمة الباديمة الباديمة الباديمة المسافرية على الاعتقاد بأن إبليس أو الشيخان، الملاك الشاهد، أو إن إبليس أو الشيخان، الملاك الشاهد، أو أن إبليس أو الشيخة لأنه أبي المناقبة لأنه أبي المناقبة المناقبة لأنه أبي المناقبة إلى المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة إلى المناقبة الم

كذلك يُبيِّن القرآن بالتفصيل جملة من الممارسات التي صارت مع الوقت معيارية بالنسبة للمسلمين. ومن هذه الممارسات: العبادات، التي

تتخذ أشكالاً عدَّة، كالصلاة والذُّكُر والدعاء والابتهال. والمسلمون في تأديتهم الصلاة يسجدون في اتجاه الكعبة، ذلك الهيكل المكعب الشكل الذي تغطيه «كسوة» سوداء مطرزة من الحرير الأسود، وينهض وسط ما يُعرف بـ«الجرم القُدسي» في مكّة. وتُقام الصلاة يومياً عند الفجر، والطهر، والعصر، والمغرب والعشاء، وفي المقدون الجمع بينها بحسب الظروف. كذلك بالوسم أداء الصلاة فردياً، في البيت، أو في مكان عام كالمتنزه أوحثي الشارع، وطبعاً في المساجد والجوامع وسواها من الأماكن المخصّصة لذلك. ونداء الصلاة (ويُسمى الأذان)، يُطلق من المئذنة التي تعلق المسجد، ويتضمن التكيير ( «الله أكبر»)، والشهادة ( «أشهد أن لا إله إلا الله... الخ »)، والبلازمية: «حيُّ على الصلاة»، في المأضي، وقبل اخترام مكثرات المبوت الالكترونية، كانت أصوات الأذان المريِّمة ترنيماً بديعاً تصدح من أعلى المآذن خمس مرات يومياً. وصلاة الظهر في يوم الجمعة هي الصلاة الجامعة التي تصاحبها «خطية» يتلوها الإمام، أو من يؤمُّ المصلِّين، أو أية شخصية دينية بارزة أخرى. وفي القرون الأولى من الإسلام، كان اسم القليقة أو الأمير يرد حتماً في أثناء الفطبة. وحين كانت المناطق تنتقل ملكيتها من حاكم إلى آخر (على غرار ما كان يحدث مراراً وتكراراً)، كان المؤشِّر الرسمي على انتقال الدُّكم: المناداة باسم الحاكم الجديد علناً في المساجد الكبرى بالبلاد.

ولدة ركن أعدر من الأركان الأساسية في الإسلام، ذلك هو الزكاة، أو المشاركة في الثروة (ويجب عدم العلط هنا بين الزكاة والإحسان الطوعي أو الصنفة). في الماضي، كانت الفاية من إيتاء الزكاة تقوية الشعور الجمعي من خلال التخديد على واجب الغني بمساعدة الفقور، وكانت تدفع الزعماء الدينين أو المحكومة، أما المهرم، فإن كلّ ملة إسلامية توتي زكاتها وفقاً لتقاليد خاصة بها.

والصوم هو الامتناع عن الأكل من طلوع الفجر

حتى غروب الشمس طوال شهر رمضان؛ وفيه يمتنع المؤمنون عن الطعام والشراب والتدخين وكذلك عن الحساح، وإند عبدُد أبع صامد الغزالي، المتصورة والفقيه المشهور في القرون الوسطى، منافع جمة للصيام، تذكر منها: نقاء القلب وشحد العدارك المُلازم للجوع، وإماتة الجسد والسيطرة على النفس وكبيح الشهوات، فضلاً عن التضامن مم الجوعي: فالإنسان الشيعان «عُرضة لأن ينسى الجانعين وحتى الجوع نفسه». تقليبياً، شهر رمضان مناسبةً لجمع شمل أفراد العائلة والعكوف على الصلاة والتأمل الديني. لكن في العديد من الأقطار الإسلامية اليوم، ينقلب المبيام إلى مآدب عامرة عند المغرب، فتكون مناسبات يغلب عليها جو المرح والإسراف في الطعام والشراب وتدوم حتى ساعة متأخرة من الليل. رمضان هو الشهر التاسع في التقويم الهجري (القمري)، الذي ينقص عن التقويم الشمسي بأحد عشر يوماً. لذلك، يحلُّ رمضان، شأن بقية الأعباد الإسلامية، في قصول مختلفة خلال دورة كاملة من خمس وثلاثين سنة.

وهشاك فريضة شعائرية جليلة الشأن في الاسلم الإم شعائرية جليلة الشأن في الاسلم الإم شعرة بتوجّب على السلم المؤت أن يجمّ في حيالة مرة مواحدة، على الأقل إن المتطاع إلى ذلك سيبلاً تاريخياً، أحج كان وما زار إحدى الوسائل الرئيسية لإيقاء العالم الإسلامي في شمّى أرجائه على المسأل وتواصل مادي في

الأزمنة ما قبل الحديثة، أي قبل أن تجعل وسائط النقل الجماعية من سفن وطائرات الحج في متناول معتدلي ومتوسطي الحال، كان الحجَّاج العائدين يكتسيون اللقب المشرَّف: «الماجُ» / «الماجُة»، ويحظون بمكانة اجتماعية أرفع من أولئك الذين لم يحجُوا بعد دلكل أوساطهم. والدوُّ علاوةً على إتاحته الفرصة لتعقيق كمال الذات روحياً، يوفِّر في بعض الأحيان فُرصة لمزاولة الأعمال من خلال تمكيف الحجَّاج من مختلف أصقاح الأرض من الالتقاء والعمل معاً. كما أنه يسهل الأمر للحركات الهادفة إلى الإصلاح الديني - السياسي. فكم من حركة سياسية نشأت عن لقاءات جرت أثناء موسم المجُ - ابتداءً من الثورة الشيعية التي أفضت إلى قيام الخلافة الفاطمية في شمال إفريقيا (909). ومدولأ إلى حركات النهضة والإصلاح الإسلامية الحديثة. والمعلم الدَّال على انتهاء شهر الصوم هو «عيد القطر»؛ في حين يبلغ الحجُّ ذروته مع «عيد الأضبعي»، حيث يُشارك المسلمون في تقديم الأضاحي من المواشى. وهذان العيدان هما أكبر احتفالين متعارف عليهما يُحييهما المسلمون في كل مكان. وعلاوة على ما تقدم، هناك العديد من العبادات والممارسات الروحية الأخرى لدى المسلمين التي نشأت وتطورت عبر العصور، وهي مبنية على تأويلات خاصة لمزاولة الإيمان وتفاعله مم التقاليد المطية.

#### الجفرافيا الطبيعية للعالم الإسلامي

لذن كان العالم الإسلامي يُعلَّي حالياً حزاماً عريضاً من الشاطق المدتدة من سواصل إفريقياً على الحيط الأطلسي إلى الأرخييل الأردييل الأردونيس في المحيط الهادي، الأأن الرقيقة الويحشى من فردي أسياء حيث ظهر الإسلام، كان لها الأدر الصاسم في تطوّره. ويالمقارنة مع غرب أوروبا وشعال أميركا، تتصف تك الرقية بقلة مطول الأحسار على وجه العموم، في فصل الشتاء. لتشقط الأحسار واللذي التي تحسلها الوياح الذرية

> مسجد أغاديس في الفيود. خُيدُ أول مرَّة في القرن الزابع عشر ميلادي، وهو مبنيّ من الطين هيكله الإنشائي يتطلب توديداً ورزميماً بمسررة منتظمة، ويقوم بذلك مثال يحملون طيناً حديدا ويصلفونه على القدد المشبية الناتئة التي تقوم مقام السقالات.



القادمة من المحيط الأطلسي ويكميات لا بأس بها على جبال الأطلس وجبل الريف، وعلى هضبة برقة وجبل لينان، فيما تسقط بقاياها على نحو مقطع على الجبل الأخشر في عُمان، وجبال زاغروس وألبورز ومرتفعات أقضانستان، غير أن الأحسال الموحيدة التي تهجل يتنظام أكيد، هي تقال التساقطة على خود الهمن وتُقضار التي تستقبل الرياح الموسمية الهاية من

المحيط الهندي؛ وعلى منطقة جونغلي جنوبي بحر قزوين عند المتحدرات الشمالية لجبال ألبرون التي تستجمع الهواء المشبع بالرطوية المنساب جنوياً من

في الأزمنية القديمة، وقبل أن تصبح المياء المتحجرة الجوفية، المفزونة لملايين السنين داخل الطبقات الصخرية، متوافرة للإنسان بفضل طُرُق الحفر المصرية، كانت الزراعة غير مستقرة إلى حد بعيد، خصوصاً حين ظهرت الحنطة مثلاً، وغيرها من المزروعات التي يلزمها كميات هائلة من المياه، على شكل واردات غُذائدة. فالحقل الذي ظلُّ يغلُّ المنطة طوال آلاف السنين لن يليث أن يعرف مواسم عجافاً حين يكون تساقط المطر بنوسة واحدة بدلاً من البوصات العشرين المعتادة. وهذا ما أدركته الشعوب القديمة حيداً، فأمُّنت لنفسها إهراءات الحبوب. غير أن الزراعة ازدهرت بالفعل في أودية الأنهار الكبرى، في مصد وبالاد الرافدين (العراق كالياً). فالفيضان السنوى فيهما، الناجم عن الأمطار المدارية في إفريقها وذوبان الثلوج في هضاب الأناضول وإيران، دأب يغلُ مداسيل منتظمة، وسهَّل عملية نشوه الثقافات المدينية المعقدة في سومر وأشور ومصر. والحاجة إلى إدارة شبكات الري ذات المعايرة بالبغة الدقة في استخدام مياه دجلة والفرات والنيل الغنية بالعناصر المغذِّيةُ، اقتضت استنباط أنظمة معقدة للتسجيل والضبط، الأمر الذي أتاح للكتبة المتعلِّمين، الجديرين بأن يكونوا كهنةً، أن يحكموا جنباً إلى جنب مع القابضين على زمام القوة العسكرية وهكذا يجوز القول إن النهر الأصفر في الصين، ووادى الإندوس (السند) في الهند، والمنظومات النهرية الكبرى في المهالال الخصيب، كانت في أصل نشوء الحضارة الإنسانية. وأولى الدول، بمعنى أنظمة الحُكم الخاضعة للنظام والقائمة على مبادىء قانونية عامَّة، إنما ظهرت في تلك المناطق تحديداً منذ ما يزيد عن خمسة

والقدر المحدود من ماء التربة اللازم للإنتاج الزراعي، كان له الوقع الماسم على نمو المجتمعات البشرية في المناطق الجائة. صحيح أن الظروف تختلف من منطقة إلى أخرى، إلا أن ثمة مزايا معيّنة

تميز أعماط العياة فيها عن مثيلاتها في المناطق 
المعتدة شنالاً أو للاناطق الاسترائية جنوباً فعيضا 
لتكلّ أشمالاً أو يكون مطولها غير مؤكّم على وبهتقلّ الأمطار أو يكون مطولها غير مؤكّم على وبهليفين تشكّل ترمية المهياسات «الإبل، والمغتم، 
أشمن وسيلة للعيض بالنسبة لعد لا أستهان به من 
أشمن وسيلة للعيض بالنسبة لعد لا أستهان به من 
إلشيش إن اللبوادي الطالعة، أو يمور الرسال من 
الكليان المتبدّلة والمنتظة بقمل الرياح، والتي تُعطي 
فراية نف مساحة الجزيزة ليوبية وشمال الإيهياء لا 
قراية نفت صباحة الجزيزة إلى الديهات الذات كتاطاطا

محاصدها هم الذراعية من جانبر الكهنة على شكل التقديم المسلمات وأعطيات، أو من قبل المكام على صورة سرائك الرأصافية كان الرئمة الرئك في كدير صنارات الرأصية كان الرئمة الرئك أن المكام المؤلفة المؤلفة الدولة وشعابطها، قائلتاس هنا متظاهرين في عطائل أو في تتشكيلات أبوية من ذري الأرحام متحدرين من سلف تكريم متدون مت المنافقة عن تشر المواراء القائلية، ومنا تنظيما عاصاً، الأن جينت تشر المواراء القائلية، ومنا تنظيما عاصاً، البيلان والأفخارة علياً المنافس فيهنا بهنها، ألى المتنافس فيهنا بهنها، القري المستقرة كي تبقي علي علي المنافقة على المنافقة على علي المستقرة كي تبقي علي على



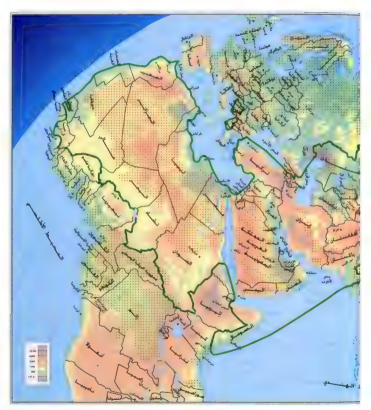
مع إرساه الأسلام دعائمه على امتداد طريق الحريره أقيمت المساحد للمسافرين المسلمين والمهتدين المطلبين إلى الإسلام على عند سواء. هذا المسجد في مقاطعة "شينجيانغ المسينية يمكس في تصميمه مرافرات العمارة هي المسافرة على المساف

الرُّعاة والتجار والجيوش لكن أشكالاً معقدة من الحياة الرعرية البدوية وشبه البدوية نشأت في المناطق شبه الصحوارية الأوسع مساحة، فكانت قطعان العواشي تساق شناء مسافات بعيدة إلى الأوية أو الأراضي شبه المتصحرة لترعى هناك على الكلا والنباتات التي يمكن أن تثبرت بعد أدين رضة من الصط

وفي حرّ الصيف، تنتقل القطعان، حيثما أمكن ذلك، إلى العراعي في المرتفعات والهضاب، أو تتجمّع على مقرية من الأبار ويرك المياه، ويحكس الفلاحين العاملين في زراعة الأرض الذين قد تُشرَع مشهم

قيد العيادة الملكية لدى الأراعاة مشاعية، وهي تتخذ بمورة علليدية مثل قطعات من الماطية عوضاً عن أيض مثلة للمحاصيل الزراعية، إن المستلكات والأراضي هنا ليس لها حدود مشتركة (كما هي الحال في المثلطق نام التساطلات المطرية الماللية)، لأن الأرض قد يشخلها مستخدصين مقتلفون تهماً الاحتلاف قصول المستخد قطالها ما تحقيق للموارد للحداثية، كاليطابيع وأبار المهاه، التي للجميع مصلحة فيها، مكاناً لله، إننا عابد بالى،





#### اللَّفات والمجموعات الصرقية الإسلامية

مناك ما يتاهز ملها ومسلم في المثالم اليوم، أي حوالي عُس تعداد البشرية، (كبر جموعة فيهم ذات لغة إلا واحدة هي العرب، بها يُسككل (مناه 15 بالماشة بن المسلمين: إنما ليس كل العرب مسلمين. فهنالك ألليات مسيحية عربية لا يُستهان بها في كل من مصر وفلسطين وسورية والعراق، وأعداد قليلة من اليهود وفلسطين وسرية والعربية في المغيب وأن كان عدد ماتين الجاليتين قد شهد هبوطاً سريحاً في العقود الأجيزة بمناهي تقد شهد هبوطاً سريحاً في العقود العربية، بما هي تقد القرآن والعلم والفكر الإسلاميين، 
العربية، تما هي تقد القرآن والعلم والفكر الإسلاميين، 
المؤينة مناهي تقد القرآن والعلم والفكر الإسلاميين، 
عامين المؤارسة، تلهم المهربة المؤارسة والمؤلفة المؤارسة، تلهم المؤلفة المؤارسة، تلهما مهاشرة الفارسة، لغة بلان العجم والبلاط المغولي في

غير أن انتشار الدين الإسلامي بين شعوب وأقوام من غير العرب، قد جعل العربية لغة أقلُوية، وإنَّ كان العديد من المسلمين من غير العرب يتلون القرآن بالعربية. وتبعاً لمسح إثنوغرافي نُشر عام 1983، ثمة ما يربو على 400 مجموعة عرقية/لغوية في صفوف المسلمين حالياً، لعل أكبرها معد العرب، وبالترتيب نزو لأ: المنفاليون، البُندانيون، الجاويون، التاطقون بالأردية، أثراك الأناضول، السوندانيون (سكان شرق جاءِ و)، القرس، الهوساء الملاويون، الأثريون، القولاني، الأوزيكيون، اليشتون، البرير، السُّنديون، الأكراد، المارور بون (سكَّان جزيرة مادورة، شمال شرقي جاود). ويتراوح تعداد هذه المجموعات ما بين 100 مليون نسمة تقريباً (البنغاليون)، و10 مالايين (السخديدون، الأكراب المادوريدون). ومن مكات المجموعات الصغرى التي تضمها اللائحة، تأتى أصغرها طُراً، وهي: الواتيو، الذين يعملون في الصيد وجمع الثمار في إثيوبيا، ولا يزيد عددهم عن 2,000 نسمة لكن ثلاث لغات يتكلّم كلاً منها أزيد من 10 ملابين نسمة - وهي الجاوية والسوندانية والمادورية – تتعرُض حالياً للخنق من جانب الـ «بهاسا اندونيسياء، وهي اللغة الرسمية المعتمدة اليوم في المدارس الإندونيسية. وحيث إن الإندونيسيين يُشكلُون أضخم بلاد في العالم ذات أغلبية إسلامية، فمن الممكن أن تتجاوز الـ «بهاسا إندونيسيا» اللَّغة العربية من حيث كونها اللغة الإسلامية المحكية الأوسع انتشاراً.

وإلى جانب المسلمين الذين يعيشون في بلدائهم ذات الأصل العرقي المعروف، هنالك في الوقت الماضر صلايين المسلمين المقدمين في اوروب أوموركا الشمالية. وحيث إن اللّمة الإنجلوزية هي اليوم الله اللمالمية للأعمال والتجارة والقفاة والعلوم، وبالنظر إلى أن المسلمين من الجيل الثاني في أوروبا وأميركا وكندا يتصدفون الإنجليزية (ناهيكم عن القرنسية والأسانية والهوائية وسواها من اللغات الأوروبية)، بات انتشار هذه اللغة بين المسلمين بشكل تطورًا بارازً (بارائة الأخيرة

تُعد الدولة القومية الحديثة، القائمة على حدود معترف بها دولياً، ولغة مشتركة (في معظم الحالات)، ونظام قانوني عام. ومؤسسات تمثيلية (سواء أكانت مُعيِّنة أم منتذبة)، ظاهرةً جديدة في معظم العالم الإسلامي، فالعدود العديثة المفروضة فرضاً في أحوال كثيرة. نتيجة ترتيبات وتفاهمات بين الدول الأوروبية، تترسم خطوطاً على الخرائط تنتهك وحدة الانتماءات اللغوية/العرقية، مما ترك شعوباً كالأكراد والبشتون، مثلاً، مُقسِّمة بين دول مختلفة. قبل أن تباشر التدخلات الاستعمارية بحبس البلدان الإسلامية داخل المنظومة العالمية للدول الأعضاء في الأمم المتحدة، كانت تلك البلدان تنزع إلى تنظيم نفسها على أساس مذهبي أو عرقي وليس على أساس إقليمي أو ترابى. فلم تكن للبلدان الإسلامية حدود مرسومة على خرائط ولم تكن الحكومات فيها تعمل بانتظام ضمن مساحة معترف بها، كما هي الحال في أوروبا، «بل كانت بالأحرى تنطلق من عدد من المراكز الحضرية يقوة تميل إلى الضعف كلما طالت المسافة ويرزت في وجهها موانع طبيعية أو بشرية» [آلبرت صوراني، «تاريخ الشعوب العربية»، لندن، منشورات فابر، طبعة منقُمة 2002, من 138].

ويدلاً من أن تنصباً الروح القومية، كما في إيطالها الشيفسة وانجلزا ومولندا، على العديثة، أق العديثة اللولية، أو الأمة بالمعنى الإطليمي العديد، انصبت بالأحرى على العشيرة أو القبيلة ضمن إطار والأمة، الأوسع: الجماعة الإسلامية على نطاق العالم إحمد وقد تعرّزات أشكال التضامات المعلى هذه

ممارسات من قبيل الزواج اللُّحمي بين أبناء العمومة المناشرين، وهو شرط لازم في العديد من المجتمعات الإسلامية. كما تدعمت الولاءات العشائرية أكثر فأكثر بالعامل الديني، مع لحوم زعماء القيائل في كثير من الأحيان إلى تسويم ثوراتهم أو غزواتهم بالدعوة إلى الذود عن حياض الإسلام الحقّ في وجه أعداته الكفّار. إذا ما نظرنا إليها من منظور تاريخ الغرب الحديث، نجد أن أنظمة الحكم التي عرفتها المناطق الجافة أو القاحلة كانت بوجه عام غير مستقرة وباعثة للخلاف والشقاق. في أوروبا، وهي منطقة تتميز بمعدلات تساقط أمطار عالية، خرجت الدولة من رجم الصراعات الدستورية ما بين الحكَّام والمحكومين، تغذِّيها الصراعات بين الطبقات الاحتماعية إنما داخل سكّان متجانسين يتشاطرون نفس الهويات القومية والسياسية والثقافية (وإن شابها نزاع في بعض الأحيان كما في إيرلندة مثلاً). أما في المناطق الجافة، فقد فرضت العشائر المتغلّبة، أو السلالات ذات الركائز القبلية، هيمنتها على المجموعات المرؤوسة، أو سعت إلى ضمان هيمنتها تلك عن طريق استقدام المماليك (وهم من العسكر المستركق) من أطراف البلاد النائية، ممن لا يربطهم بسكَّان البلاد الأصليين سوى الحدُّ الأدني من العلاقات الاجتماعية. فيقي الزرَّاع أهل الفلاحة وكذلك أهل المدن والأمصان عرضة لأعمال السلب والنهب من جانب البدو الرُّحَل، ممَّن كان يُضرب يهم المثل بالصيحة: «البرابرة على الأبواب»! كانت العصبية التي تشدُ أفراد العشيرة إلى بعضهم بعضاً أقوى من أي شكل من أشكال التضامن المديني. وإذ افتقرت الطبقات المدينية المسلمة إلى روح التلاحم النقابي التي ميزت نظيرتها في الغرب، فقد أخفقت في تحقيق الثورة البرجوازية أو الرأسمالية التي أفضت إلى قيام أنظمة الدولة الحديثة في أوروبا وأميركا الشمالية.

بيد أن هناك طريقة مأدايرة لمعاينة المشهد ذاته فعلى ضوء غلية البداوة الرعوية على الحزام الشاسع من الأراضي التي ضرب فيها الإسلام جذوره، والممتد من سجوب كاراشستان إلى سواسل الأطلسي (وكذلك الأمر في المناطق المشابهة في شمال المهتد وإلى الجنوب من المصحراء الأفريقية الكبري)، كان عجر الجنوب من المصحراء الأفريقية الكبري)، كان عجر الدول الزراعية الضميعية نسبها عن فوض الضرائب

على الرُحُل من ممتهني السلب والنهب أو عن ضبطهم ولجمهم بواسطة القوة العسكرية، تعوضه نوعاً ما القوة الأدبية للإسلام وهيبته الثقافية. وقد حدث مراراً، في عصور ما قبل الاستعمان أن صبار النُّهَّاب أنفسهم مدافعين موثوقين عن الإسلام: أو إذا ما استعرنا هنا حُملةً للعالم الأنثر و بولو حي إر نست غيلُنر، «صارت الذناب كلاياً للرعيان». ومثلما روض النبي محمد قيائل الجزيرة العربية بما ضريه لها من أمثلة شخصية، فضلاً عن الإعجاز القرآني ونظام الحكم المنبثق عنه، كذلك عملت الشريعة (الإلهية) وأنظمة الفقه (البشرية) معاً على تسوية الخلافات والتزاعات التي كانت تترى بين قطام الطرق الرعويين والزراع وأهل الأمصان وهذا النظام المتأصل في الذاكرة الاجتماعية لمسلمي الحاضر، كان يقوم على واجب الحاكم في إقيامة العدل وذلك بالحكم وفق الشرح الإسلامي. والمهمة الجسيمة التي تُواجِه الدول الإسلامية المعاصرة، هي كيف تُسخُر تقاليد سياسية واجتماعية يعرف الجميع أنها تشكلت في بيئة تختلف كل الاختلاف عن الظروف السائدة حالياً.

شرطي من الطوارق في منطقة الساحل جنوبي المسحراء الكبرى من مركزهم في تمهكتو، سيطر الطوارق على طرق التجارة بين البحر المتوسط وغرب إفريقها







#### العصور القديمة المتأذرة ما قبل الإسلام

ضرجت جماعة المسلمين إلى الوجود في الجزيرة العربية أيأن القرن السابع الميلادي، وكانت المنطقة السيم شهدت مولدها معل سيطرة حضارات في الإساطوريات وقفافات وبمجموعات عرقية عريقة فما زاك آثار من حضارة بلاد الرافدين حية إلى اليوم في وابين حجلة والغرات ولطالما شعرت المناطق في وابين حجلة والغرات ولطالما شعرت المناطق التي كانت تنزع خطوط التجارة المحدودة في تلك المهدف تماما وإياباً، كانت بيزنطة، الدولة الرومانية الأرفوزكسية الشرقية، التي تتخذ من القصطنطينية فاعدة لها، المملكة السيحية الأولى في المناطقة، وكانت على خصام مع الأميراطورية الساسانية وكانت على خصام مع الأميراطورية الساسانية وكانت على خصام مع الأميراطورية الساسانية الزرادشية الجيارة في بلاد فارس اليوان حيالياً.

نقشُ بارزُ على الصخر من ماغشي - روسفان، يصور أردشير الأول، مؤسس السلالة الساسانية، وهو يواجه محارباً معادياً من بارثيا



والمدّ والجزر في الشنزاع بين مختلف القوى الكبرى انتلاك كنان له أكبر الأثر على التجارة، وكذلك على العلاقات مع المنطقة الرزموة الواقعة إلى الجنوب مضياع في الجنوبرة المحريبة، ولا يزال تاريخ يعض الممالك العربية القابرة محفوظاً إلى الأن في الأوابد والصفاف الأورية كتلك القائمة في البيترا التبليغية (القرن الأول قرم-القرن الأول م)، وتتدم (القرن الشارية)

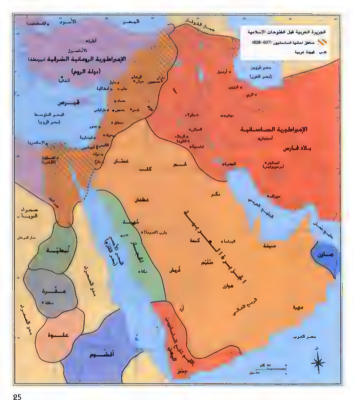
اللاحقة الذين كانوا يتمتعون بحماية البيزنطيين، واللخميين الذين كانوا يدينون بالولاء للأمبراطورية الساسانية.

والتأثير الأكبر على الحياة الثقافية التي قَيْض لها أن تظهر في العالم الإسلامي، جاء من الأكاديميات ومعاهد الدعمليم التي مسانت المؤثرات الفارسية والإغريقية والهندية ولمال الإرث الهؤشرسي والقارسي في حقول الحين والعلوم وإن الشعقة بترح خاص، هو ما سيشلق ذلك التقليد القوم أستممثل في حب البحث سيشلق ذلك التقليد القوم أستممثل في حب البحث

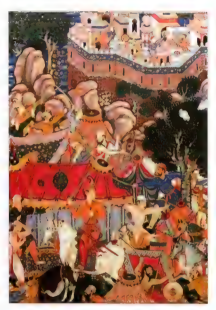
هذا وقد تأثرت ثقافات المنطقة، وإن بدرجات متفاوتة، بالطابع الكوزموبوليتاني للعالم المترسطي هذا، فحفظت بذلك تراث العصور القديمة الكلاسيكية

والتراث الملينستي بأشكالهما المعتلفة، المعمارية والفلسفية والفنية والمدينية والزراعية. ومن بين أبرز الديانات التى عرفتها المنطقة، الديانة المسيحية في صيغتها الأرثوذكسية التي دانت لها الأجزاء الجنوبية من الجزيرة العربية، فيما سيطرت الزرادشتية على إيران وبلاد ما بين النهرين. ولليهودية تاريخ مديد في الشرق الأدنى، كما استقرت جاليات يهودية صغيرة في اليمن وواحات الجزيرة العربية مثل

يثرب (المدينة). وقد تعايشت القيم والآداب والتقاليد الموروضة من كل هذه المضارات في تلك الدينة الدينة الماسعة. المتعددة الأمراق القي لا يهضي قرن من الزنين على وقاة القيي محمد الآ وتكون قد بوغنت بالفترجات الإسلامية لها. واسوف شكل مع مرور الزمن جزءا من منظومة حضارية أكبر مقترنة باالدين الإسلامي، إنما محافظة في الوقت عينه عقرتة باالدين الإسلامي، إنما محافظة في الوقت عينه على وإصل مع شتى ترافات العسور القديمة.



#### رسالة محمد وغزواته الدربية



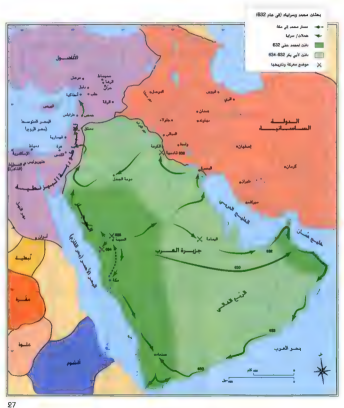
يند تصوير النبي محمد في رسيع من المعرات. لكن جري تقاول صوير المعرات المكرة إلى المعراق المعرقة والمورن المطابعة التم المعامنة المعرفة المعرفة المعامنية المعامنية المسلمين منذا الرحم من الهند من المعامنة من المعامنة من مسلمة تصاوير كورة المجمع كانت تعرض على الجمعور المجمع كانت تعرض على الجمعور التات على الجمعور التات على الجمعور التات على المعمور الماتحية

الإسلام اسم مشتق من القعل العربي وأسلم»، أي سلّم المره نفسه واستسلم. واسم الفاعل «مسلم» يعني، أولاً وأساساً، تسليم الإنسان أمره لله كما تجلّي في تعاليم الرسول محمد (ن 570–632). هذا ويؤمن المسلمون بأن محمداً قد تبلّغ الوحي الإلهي يحذافيره متجّماً في القرآن، هذا الكتاب الذي ينظر إليه المسلمون على أنه

التنزيل الأخير من الله إلى البشر. جُمع القرآن في عهد شاك العلقاء الراشدين، الخليفة عثمان بن عقان (خ 644–868), يمو يتألف من 114 فصلاً أو سررة ويقال إنها تنزلت على محد في مسقط رأسه مكة، حيث كان يعمل في التجارة: كما أن هناك سوراً تعود إلى شرة إقامت في العينة (252–638).

نى مكَّة، تسبِّبت إدانة القرآن للأثام والشرور، مثل الكبرياء والغرور والجشع وإهمال الواجبات الاجتماعية، وكذلك تعذيراته من يوم الحساب وتهجماته على عبادة الأوثان، بنشوب نزاع حاد بين محمد وأتباعه من جهة، وزعماء قبيلته قريش من جهة أخرى. فتعرض أبناء عشيرته للمقاطعة، والمهتدون إلى الإسلام للاضطهاد، مما حمل بعضهم على اللجوء إلى أقشوم (في الحبشة). إلاَّ أن شهرة محمد كنهي ورسول الله الصادق الأمين، تجاوزت حدود مكَّة، فكان يُدعى إلى القضاء والتحكيم بين فنات القبائل المتخاصمة في يثرب، التي سُميَّت لاحقاً بـ «مدينة الشهيي»، وتُختصر عادةً بـ «المدينة»، وهي واحة مأهولة تقع على مسافة 250 ميلاً إلى الشمال الشرقي من مكَّة. وهجرة المسلمين إليها في العام 622 تؤرُّخ ليداية العصر الإسلامي. وتعتوى أيات القرأن التي تعود زمنياً إلى حقبة العدينة، حين كان محمد بمثابة الحاكم الفعلى فيها، على شطر من المادة التشريعية، كأحكام الزواج والميراث، التي سوف تُشكُّل لاحقاً ما يُعرف بالقانون أو الشرع الإسلامي.

ويعد سلسلة من الحملات والغزوات شد الدكيين، خرج المسلمون ظافرون. وفي السنة الأغيرة من حياته، رجع محمد خطفراً إلى مكا، حيث أعلنت القابئال عن خضوعها له وامتثالها لأمره على امتداد طروق العودة. وقد شام براصلاح شعائر الحج القديمة، فنزع عنها التوجيد الإبراهيمي الأصلى. وبعد تنظيم بضع حملات إضافية، عاد محمد إلى العدينة، حيث واقته المنية بعد وضرف قصير ألم به في العام 832.



#### توسُّع الإسلام حتب عام 750

التوسم حتى عام 750 🖚 تقيم العرب 💥 موضع معرعة توسع الإسلام 📰 نی عود محدد 📰 هي عهد آبي يڪر (034-032) **(044-034)** في عهد همر (034-034) T50-001) في المعدر الأموي (750-001)

تركت وفاة الرسول محمد جماعة المسلمين من دون أي قائد بيِّن، فكان أن اختار عبد من الزعماء واحداً من أقدم أصحابه، هو أبو بكر الصديق (ح 632-634)، ليكون أول خليفة له. وخلال فترة حكمه وحُكم خَلَفه عمر بن الخطَّاب (634-644)، أُعيد توحيد القبائل التي ارتدَّت بعد منوت البرسول، وتحوُّلت ثمت راينة الإسلام إلى قنوة عسكرية وأيديواوجية جبارة. اندفع المسلمون خارجين من الجزيرة العربية، ففتحوا نصف الولايات البيزنطية، وهنزموا جيبوش فارس الساسانية. سقطت المدائن، عاصمة الفُرس، في العام 736، والقدس في العام 638 وفي فترة حكم عثمان بن عفّان، خَلَف عمر بن الخطّاب، دانت مصر بكاملها لسيطرة المسلمين العرب، وكان ذلك يحلول عام 646. اقتنى العرب السفن من مصر وسورية، وبواسطتها أخذوا يشنُّون غارات بحرية، فانتزعوا قبرص في النعبام 946، وتنهينوا رودس في النعبام 654. وعملت الفوارق والغلافات المذهبية بين الحكام البيزنطيين ورعاياهم في مصر وسورية على تسهيل الأمر للمسلمين، فقُويلوا باللامبالاة، إنَّ لم نقل بالترجاب، من جانب من يُشاطرهم الإيمان بإله واحد، الذين زادتهم عقودٌ من الحكم البيزنطى الغريب عنهم شعورا بالسخط والمرارة غير أن العوامل الدنيوية كانت مهمّة هي الأخرى فالمافز المحرِّك للعرب كان الرغبة في المغانم، فضالاً عن الإيمان الديني. في الماضي، كان المغيرون من البدو يكتفون بالنهب أو يُسيطرون على الأرض، إنما ليتفرّقوا

قبة الصمغرة في القدس، بناها العلك، بن المالية الأمري عبد العلك، بن المالية الأمري عبد العلك، بن المالية الكرم ومنطب القدح الدين عليات فرائية تتحدث عن وصائية الله، وهو يكتف المسخرة التي يمتقد أن التبني قد عرصة عنها في «إسرائية» الإعبارية التي المسخرة عنها في «إسرائية» الإعبارية عرج منها في «إسرائية» الإعبارية التي التساء





#### انتشار الإسلام 751 - 1700

يرج الشامع للكبير في القيروان بتونس يعود بداء هذا المسجد إلى القرن التاسع الميلادي، وقد بني في نفس موقع مدينة قرطاجة القديمة. رقصمهم الهندسي المتميز بثلاثة أبراج يطو واحشما الأخس مقتيس من وظهفة المناشر وأبراج الدافية في المصور الكلاسكية

لقد توسَّم الإسلام بالفتح والهداية معاً، وإذا قيل أحياناً إن الدين الإسلامي انتشر بحد السيف، فليس معنى ذلك أن الانتين متطابقان. يقول القرآن ويصورة لا ليس فيها: ﴿لا إكراء في الدين﴾ [البقرة، 852] واقتداءً بالسابقة التي أرساها الرسول، والتي سمح

بموجيها للبهود والنصارى بالبقاء على دينهم إذا ما أدّوا المزينة، كفل الفلفاء لجميع الشعوب من أهل الكتاب (بمن فيهم الزرادشتيون) الحقّ في ممارسة شعائرهم الدينية شريعة أن يدفعوا الجزية، وهي كتابة عن ضريعة تسد لقاء الإعاما من القدمة السمرية، في اللامة بقي الإسلام ديناً للعوب، ورمزاً للوحدة وشارة للغلبة، وحين اعتنق الناس الإسلام، طلب من المهتدين الجدد أن يكونوا مرايي (أي وكاد) للقبائل العربية، وميا يأفترض معه احتفاظ العرب بالدور المههون.

بيد أن عوامل كثيرة شجّعت الناس على الدخول في الإسلام بُعيد الفقوصات الأولى. فيالنسبة لأولئك المسيحيين الذين أرهقتهم قرون طويلة من المشاحنات اللاهوتية المتحذلقة حول التوازن الدقيق بين طبيعتى المسيح الإلهية والبشرية، جاء الإسلام حاملاً إليهم رحابة صدر دين يتبوأ فيه المسيح مكانة مشرّفة يوصفه يشيراً يمجمد. كذلك الأمر بالنسبة لليهود، فقد بدا الاسلام لهم كايمان مُقوم بدياتة إبراهيم وموسى. وحتى الزرادشتيون الذين جُرّدوا من أي دعم رسمي لديانتهم عقب الفتح العربى للأمبراطورية الساسانية، وجدوا في الإسلام ديناً مثل دينهم، يقيم وزناً لمسؤولية الفرد الأخلاقية؛ ولاحقاً في فكرة المهدى الشيعية، مفهوماً شبيهاً بعقيدة «الساوشيانت» في الأخرويات الزرادشتية. تتميّز الأفكار المسيحانية (المطَّصية) بجاذبية عامَّة، وهي منبثَّة في جميع التعاليم الدينية تقريباً. في أعقاب الفتوحات الإسلامية للهند، صار «الإمام المنتظر» بحسب الأخروبات الشيعية يتماهى في بعض الأحيان مع الشجسد المرتقب للإله فيشنق وفي المواضن ساهم المهتدون إلى الإسلام من الديانات الأقدم عهداً في نزع الصيفة القبلية عن دين العرب من خلال تركيد حقهم كمسلمين، والتشديد على عالمية رسالته، وكذلك من خلال التنويه بوظيفته كمشرعن في إرساء النظام الاحتماعي الحديد وأشكال السلطة السياسية الجديدة. ولعلِّ البساطة التي تسم عملية اعتناق الإسلام (النطق

حهراً بالشهادتين أمام شهود عدول ليس الأ) كانت تتغاير مغايرة صارخة لصالحها مع الإجراءات الشديدة التعقيد لاعتناق الديانات الغامضة. ففي إفريقيا جنوبي الصحراء الكبري، أمكن «أسلمة» الأرواح المحلية بسهولة عن طريق دمجها في المحشر القرآني من الملائكة والجان والشياطين. كما أمكن لعبادة الأسلاف، هي الأخرى، أن تُكيف نفسها بواسطة تطعيم مجموعات القرابة المحلّية بأنساب رودية،

عربية أو صوفية. لكن كان هذاك أيضاً المزيد من الاعتبارات الدنيوية وراء العديد من عمليات الدخول في الإسلام فأحكام الزواج الإسلامية ترجّح الكفّة لصالح دين الإسلام قطعاً، ذلك أن امرأة من أهل الذَّمَّة غير مُلزمة حين تتزوج من مسلم أن تُغيّر دينها، والعكس غير صحيح. إذ من المفترض أن ينشأ الأولاد على دين الإسلام، وفي ذلك ما يضمن أسلمة الأجيال القادمة. وقد كان لهذه الميزة الديمغرافية شأنٌ كبير في مجتمعات جرت العادة فيها أن يتزوج المنتصرون من نساء القبائل المهزومة. ويصورة أكثر عمومية، كان ه خالك ذلك الميل الطبيعي لدى أناس يتصفون بالنباهة والعلموح إلى الالتحاق بصفوف النُخب الماكمة. فقى المجتمع الإسلامي المتطور في الحواضر، كمدن إيران والعراق مثلاً، صارت معرفة الشريعة والأحاديث النبوية، إلى جانب تعصيل العلوم غير الدينية كالأدب والفلك والفلسفة والطب والرياضيات، بمثابة علامة فارقة على الطبقات الشريفة (الأرستقراطية). لكن التأسلم بدافع من الطموح الاجتماعي ينبغي ألا يوصم بوهمة الانتهازية البحتة. فالعالم الإسلامي في أوج ازدهاره في العصور الكلاسيكية، كان المجتمع الأرقى تطوراً والأرفع ثقافةً خارج الصين. لذلك كان أمراً طبيعياً أن تكون للخصال المدينية، من رصانة ونظام وترتيب وغيرها، جاذبيتها الخاصة بمعزل عن النشاط التبشيري الواعي. فالقاطنون عند أطراف المناطق التي تُشكّل قلب الإسلام، سوف يُطالعهم الدين الإسلامي بأشكال ومظاهر شتى: تجار متعلَّمون مثقفون؛ معلَّمون

ودارسون متجولون؛ دراویش صمدانیون؛ أمراء أروميون محاطون ببطانات تخلب الألباب: مثقفون ودعاة مذاهب سرية متفذلكون يعرفون كيف بكيفون عقائدهم وطقوسهم بحيث تناسب جمهورأ تتباين خلفياته الثقافية أشدُ التبايين. وربما لافتقاره إلى برنامج تبشيري موجه توجيها مركزياء أثبت الإسلام أنه أكثر ما يكون قُدرةً على الانتشار بصورة عضوية.

هذه النسخة من القرآن المرقونة بالشط المحقّق، أنجزت في بغداد عام 1308. وينمُ قياسها الكبير عن كونها نسفة موهوية كي يستخدمها عموم المصلَّدن في المسجد





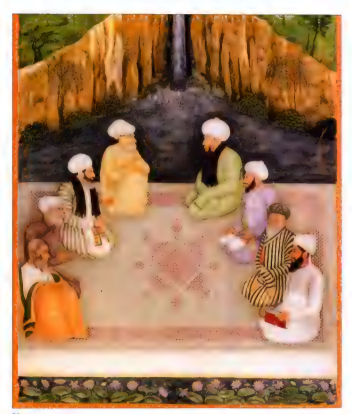


### السُّنَّة، والشيعة، والخوارج 660 - ن 1000

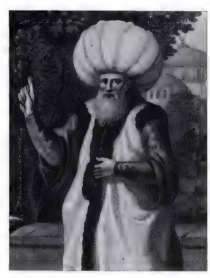
الانقسامات الرئيسية في الإسلام، المتمحورة أساساً على مسألة الزعامة، ترجم زمنياً إلى وفاة الرسول محمد، الاً أنها اشتدت وتشاقمت مع أولى الحروب الأهلية (656-661)، وتداعياتها في الحيل التالي (680-680). كان الخليفة الأول، أبو بكر، واحداً من أقدم صحابة الرسول ووالد أصغر زوجاته سدًّأ، عائشة. وقد اختير عند وفاة الرسول بدعم قوى من عمر، وكان من أوائل المهتدين إلى الإسلام ويتحلَّى بكل مزايا القائد بالقطرة وحين حضرت الوفاة أبا بكر، لقيت خلافة عمر قبولاً عاماً. وخلال فترة حكمه التي رامت عشر سنوات، أخذت الدولة الاسلامية بالتشكُّل. كذلك بدأت تظهر في عهده التوترات والمنازعات الناجمة عن الفتوحات، وذلك حول تقاسم الغنائم ومكانة زعماء القبائل في النظام الإسلامي الجديد. وقد مقى هذا التوتر تحث السيطرة بفضل حكم عمر الذي اتسم بالصرامة والطُّهرانية، إلاَّ أنه لن يلبث أن ينفجر على نحو فاجع إبان عهد خلفه، عثمان، الذي اغتيل في المدينة على أيدى مُقاتلين ساخطين عائدين من مصر والعراق. فبالرغم مما عُرف عن عثمان من التزام شديد بالدين الجديد، وهو الذي كان من أوائل الداخلين فيه، لطالما ارتبط اسمه بعشيرة بني أميَّة في مكَّة، التي عارضت في الأصل رسالة محمد. فقد اتّهم بمحاباة أبناء عشيرته على حساب مسلمين أكثر تقوى وصلاحاً منهم. وقد تكوكب هؤلاء حول على بن أبي طالب، ابن عم الرسول وأقرب أنسهائه الذكور من الأحياء، الذي رأى بعض أتباعه أنه الشفص المقتار أصالا لخلافة الرسول، والذي تبوأ الآن سدة الملافة فعلاً. غير أن المفاق على في معاقبة قتلة عثمان حمل اثنين من أقرب صحابة النبى محمد، وهما طلحة والزُّبير، على شق عصا الطاعة بدعم من عائشة. ولئن هزم على هذين الرجلين، إلا أنه لم يتمكَّن من التغلُّب على نسيب عثمان، معاوية بن أبى سفيان، والى بلاد الشام، في معركة صفين وقراره الأخير بالسعى إلى إجراء تسوية مع معاوية، أثار تمرداً في صفوف أشدٌ أنصاره تشدُّداً وكيف حيثً، أولتك الذين عُرفوا فيما بعد ساسم «القوارج». صحيح أن علياً أنزل هزيمة نكراء بالخوارج في تموز/ يوليو 658، إلاَّ أنه كُتب البقاء لعدد كاف منهم لمواصلة الحركة إلى يومنا هذا، وإنْ في

صبيقة معتدلة تعرف بـ « الإباضية»، وقد أن أهدا زعماء الغوارج، ويدعى ابن طجم، (بغاقة بأن اغتال علياً عام 160، تغوسل السسن، أكبر أبنائه سناً، إلى ستيم تم معادياً المنتصر، الذي إنشحي بذلك أن إلى عليفة أمري، وعند وفاة معاوية في العام 600، وورافة إبنه بهريد الحكم، قام العسين، الابن الأسغر لعافي، بمحاولة لاسترجاع المثالاة وإعادتها ثانية إلى نرية بالنهي الأفريون لكن المنجمة التي أوت بحياة السين يفزي من أثباعه في كريلاء في العام 600 على أيدي على في الحراق (حركة التؤايين) وسمار بهن اتباط على في الحراق (حركة التؤايين) وسمار بهن اتباط على في الحراق (حركة التؤايين) وسعار عمل.

لطالعاً أيدى أباطرة العملي وتركيتهم مثابة ناتية بترابيم ينهم ومكمت، وقد تبيأني ذاته في مذكراتهم وروسيم على السراء حليل متعضد المناسع مثل من المنافز المنابع مثل والأل الفتائزين التابعون للأحبوالمور جاماتيم لله خؤروا وقد التحديا بساطاً يتناشئين فيد مكامل أو وليان على الألل وقد التحديا بساطاً يتناشئين فيدا يونيم مأشر لي بترح مثاني المؤتمة المؤتمين تصوير أولهاء خواليين من الماضي كما أو أنهم بعد أحياء الشخصيات البادية في أهذا الرحم يما أن التجداد الساقي، وهذا المناسعة في أهذا الرحم يما أن التجداد الساقي، وهذا الدورية عن المناطق، يما أن الصورية عن المناطق، وهذا المناطق، المناطقة عن أهذا الرحم يما أن الصورية بأني المناطقة، وهذا المناطقة عن أهذا الرحم يما أن الصورية بأني المناطقة ال



### الخلافة العباسية في ظل هارون الرشيد



صورة تمثل هارون الرشيد يعلن عليه عليه الطابع الروحانسي للقرن السرع من ريظهر في عليه السرع مدين ريظهر أن الشمالي كان إحياء الخلاقة الإسلامية من حيات المسلمين من البلدان الأروبية، ولك المخورة المناة من عليه ولدن المناة الخروبية، المناة من المسلمين عن البلدان الأروبية، طل المناة من حالها من حيات المسلمان على المناقبة على المناة من المسلمين على البلدان الأروبية، على رعايا السلمان من المسيمين على المسلمان من المسيمين على المسلمان من المسيمين على المسلمان على ا

ثمة إجماع على أن فترة حكم الطليفة هارون الرشيد (ن 764-699) تُمشل ذروة الفقوصات العسكرية والترسمات الاقليمية في ظل الدولة العباسية، حيث امتدت الخلافة من حدود الهند وآسيا الوسطى إلى مصر ومثمال الونيقيا

برز مبارون الرشيد من خلال ارتقائه الصعوف كثانت عسكري قبل تسلمه مقاليد الملاقة من أخيه المقدور، الهادي (ح-788-78)؛ كما عمل والياً على عددٍ من الأمصار، مثها إفريقية (تونس حالياً)، ومصر وسورية، وأرمينيا، وأنريجيان وحملاته المسكرية

على البيزنطيين (الروم)، أهيرتهم على البقاء في وضع دفاعي حرج. لدى تبوئه سُدّة الطلاقة في العام 788. أقام همارون علاقات دبيلوماسية مع شارامان (ح 42–143) ومع آميراطور الروم، كما آنشأ صلات دبلوماسية رتجارية مع المسين.

كثيراً ما يُشار إلى حكم هارون الرشيد على أنه «العصر النهبي»: أي حقبة من النشاط الثقافي والأدبى الفائق الأهمية، ازدهرت خلالها الفنون، «الذحرة العدب والأدار

والنصو العربي، والأداب والموسيقي بفضل رعايته الها، هذا ويبرز الرشيد كأجلى ما يكون البروز في العمل الأدبى الشهير: «ألف ليلة وليلة». ومن بين جُلسائه وسُمّاره، نذكر الشاعر أبا نواس (ت 815)، اللذى غرف ينضمرياته وغزلياته، والموسيقي إبراهيم الموصلي (ت 804). وكنان أبنو الحسن الكسائي (ت 805)، معلّم الرشيد ومسؤدب أولاده، وجسهما مرموقاً بين النُّحاة العرب ومقرئي القرآن في عهده. وفي عهده أيضاً، نُقلت بعض النصوص الكلاسيكية من اليونانية والسريانية وغيرهما إلى الحريبة. واشتهر هبارون بهبياتيه السخية عكانت قصيدة محكمة النظم قميعة بأن تُكسِ صاحبها فرساً، أو صُرُة ذهبِ أو حتى عزية بحالها كذلك عرفت زوجته زبيدة بعمل البرأ وصنيع الخير، ولاسيما وقوفها وراء صفر عدد کبیر من آیار



المياه على طريق الحجّ من العراق إلى المدينة.
كذلك شهبت حركة التصرف الإسلامي ازدهاراً
كبيراً في عهد العليفة عارون الرشيد، فكان الزاهم
والمتصوف الشهبر، معروف الكرخي (ت ن 185) من
بن أبرز الشارحين للصوفية في بغداء على النقيض
من ذلك، انتهج عارون الرشيد سياسة التضييق على
الشهة، الذين أبرا يتحدون طلمائه على أرجع المشرب
عاسم النصمة الأخير من حكم الرشيد بدالقالال

قضاؤه على آل البرمكي المتقدّين، أفضيا إلى فترة ساده التعوير السياسي والإقليمي، إلا أن قرار الرشيد يتقسيم الأمواطورية بين ولديد الأمين والمأمور فتعاراء أكريماها أن الأمين، ليطلقه على العرش (ح 1908–193)، أسهم في تشويب حرب أهلية دامت سلتين، تلتها فترات من الافسطراب المتواصل والحصيان المسلح، هذا ولمثن عوف عهد المأمور (ح 1838–193) تألفة ذكرياً على الإجهاب الأأنه شهد مذلك تدهوراً على معيد الامتداد الإقليمي، فضالاً

الموقاة المياسية حوالي الموقاة المياسية الموقاة المياسية المدامية المدامية المدامية المدامية المدامية المدامية المدامية المياسية المياسية



## انتشار الإسلام، والشرع الإسلامي، واللغة الصربية

عمل الانتشار السريم للإسلام بمثابة قوة تغييرية هائلة في العالم القديم. فما إن انتهى عهد عمر بن الخطاب (ت 644)، حتى كانت الجزيرة العربية بأكملها قد تم فتحها، ومعها معظم أراضي الأمبراطورية الساسانية، علاوة على الأقاليم السورية والمصرية من الأميراطورية البيرنطية. وفي أعقاب موقعة كربلاء المأساوية، التي انتهت بمقتل الإمام الحسين (680)، بدأت مرحلة جديدة بقيام الأمبراطورية الأموية (750-661)، التي امتد سلطانها في نهاية الأمر من نهر إبرو في إسبانها إلى نهر أوكسوس (جيحون) في أسينا الوسطى، وإذ يسطت على هذا النحو سلطتها الشاملة على بلاد مترامية الأطراف، اتخذت السلالة الأموية من دمشق عاصمة لها، ويقيت عملياً من دون أى تحر لسلطانها إلى حين صعود الخلافة العباسية وعاصمتها بغداد (749-1258). وفي حين بـــقــيت إسبانيا (الأندلس) تحت الحكم الأموي (756-1031)، قامت قوى إقليمية جديدة بالتصدي للهيمنة العبَّاسية، كالفاطميين في مصر (909-1171)، والسلاجقة في إيران والعراق (1038-1194). وقد ترافق كل ذلك مع موجات من الغُرَاة الصليبيين ضربت الشرق.

لقد ازدهرت مدارس وتيارات عديدة في الفكر، مثل 
مذاهم، الاجتباء السنية (الضغيء والسائمي، والشاغوي، 
والحنيلياء)، والمذهب الشعيع «الانفي عشري» المتحرب 
من إحامة على (ت 188)، كذلك طبع فيران النشاط 
من إحامة على (ت 188)، كذلك طبع فيران النشاط 
«علم الكلام»، ونضح الفلسفة والعلم والتصوف، وقد 
تأسب العديد من مراكز التعليم المرموقة، وقر 
تأسب العديد من مراكز التعليم المرموقة، وقر 
بانتاج غزيد للمخطوطات، نذكر منها، الأزهر في 
بإنتاج غزيد للمخطوطات، نذكر منها، الأزهر في 
ماشدات فرطبة في تؤتمن، والقرويين في فاس، 
وهذات قرطبة في الأنسان، وحوزات النجف وكريلا، 
في العراق، وحوزات هر وحديثات الزيف وكريلا،

ويوصفها لغة القرآن، انتقلت العربية إلى المنشركة المنشركة المستركة المستركة

الأدمية تفسها وفي حين سيطرت العربية على اللهجات المطيّة في الولايات المرقية، ظلّت الفارسية قيد التداول في الولايات الشرقية، وقد شهدت هذه الأخيرة تهضمة أدبية كبرى في القرن العاشر الميلادي بظهر لة جديدة هي مزيج من العربية والفارسية، ما ليثت أن سادت إيران بأسرها، فضلاً عن بلاد ما وراء الذين شاك إدارة من المراحة عنداً عن بلاد ما وراء

وثمة موضوع ظل بطرح نفسه المرأة تلو الأخرى في تلك الحقبة التكوينية من الفكر الإسلامي، وأعنى يه العلاقة ما بين الوحي والعقل، التي غالباً ما اتست بالحدَّة والتشنَّج. في عهد الطيفة العباسي المأمون (ح 813-813)، خرجت إلى حير الوجود مجموعة من المتكلِّمين (علماء العقائد) عُرفوا بـ المعتزلة ،. كانوا قد تشبعوا بأعمال الفلاسفة الإغريق وتبذوا الأسلوب العقلاني في الجدل والمجاج الذي يساوي ما بين الله والعقل المحض. بالنسبة للمعتزلة، العالم الذي خلقه الله إنما يسير وفق المبادىء العقلية التي يستطيع البشر إدراكها عن طريق إعمال العقل. وحيث إن البشر كاثنات حرّة، فهم مسؤولون أدبياً عن أعمالهم. ولما كان للخير والشر كليهما قيمة جوهرية، فإن العدالة الالهبة محكومة بنواميس عامّة، كونية. كان المعتزلة من أصحاب الرأى القائل إن القرآن «مخلوق» في الزمن، وقد أوحى به الله لمعمد، إلاَّ أنه ليس جزءاً من جوهره. أما خصومهم من «علماء الحديث»، فكاتوا يُصِرُونَ على أن القرآن «غير مخلوق»، بل هو أزلي تماماً مثل أزلية الله نفسه. كما كانوا يرون أن ليس من شيمة الإنسان أن يُشكك في مشيئة الله أو يتحرُّها بصورة عقلانية، بل إن أعمال الإنسان كافة محكومة بالقضاء والقدر في النهاية. والنظرة المعتزلية هذه، التي زادتها «المحنة» (محنة خلق القرآن) قوة على قوة، فرضت نفسها فترة من الزمن. غير أنها ما لبثت أن تراجعت في عهد الخليفة المتوكل (ح 847-861)، بفضل الضغوط الشعيوية المتركزة على الشخصية البطولية لأحمد بن حنبل (ت 856)، الذي تحمل كل صنوف السجن والتعذيب دفاعاً عن الرأى القائل بالأ مخلوقية القرآن. وقد أمكن التوصل إلى حل وسط بين



الوحم والعقل في أعمال أبي الحسن الأشعري (ت 935)، الذي كان يلجأ إلى استخدام طرائق عقلية دفاعاً عن فكرة عدم خلق القرآن، ويقبل بقدر معين من مسؤولية البشر عن أفعالهم. بيد أن هزيمة المعتزلة كانت لها ذيول بعيدة المدى؛ فقد بطُل بعد الآن أن يكون الخلفاء أصحاب الكلمة الفصل في أمور العقيدة. واعتنق التيار السائد في علم الكلام السُّنِّي نظرية الأمر على صعيد الأخلاق: أي أن عملاً ما يكون صائباً لأن الله أمريه: والله لا يأمر به فقط لأنه صائب. والمعتزلية اصطلاح دال على الفساد والاعتساف في نظر الكُثر من الإسلاميين المحافظين، ولاسيما في المملكة العربية السبعبوديسة، ممن يستخذون بالمذهب المنبلي في الشرع.

صحن الجامع الأزهر في القاهرة أسّسه الفاطميون الشيعة عام 970م، لكنه صدار فيما بعد أهم مركز للدراسات الفقهية السُّيّة وينبوعاً غزيراً للمخطوطات

## الدول الوريثة إلد العام 1100

إدريس الثانى مدينة ذاس في العام 808، وفي إفريقية (تونس حالياً)، تام أحضاد إبراهيم بن الأغلب، عامل هارون الرخيد الذي مُنح حكماً ذاتهاً على البلاد التي يتولاًها لقاء دنع أتاوة سنوية، بتأسيس سلالة حاكمة الإنجافية إداء عهدها حتى عام 909، والغوارج





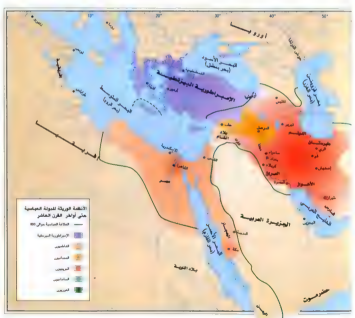
هذا التمثال من الصلصال بيين يجلاء القسمات الجسمانية التي لفتت أنظار المعلّقين العرب والغُرس يوصفها الملاحع التموذجية للجنود الأتراك الذين يبيدُهم العقد الأتراك الذين جيدُهم

لم يتسن للدولة العباسية، حتى وهي في أقصى استدادها، أن تضم العالم الإسلامي برسّته، ففي إسبانها، تأسست سلالة عامّة مستقلة على بد ناج من بين أسية هو عبد الرحمن الأول (و 758-788). كان عبد الرحمن هذا حقيداً للطيقة هشام بن عبد السالم وقد أقلت من مذبحة أورت بذويه وأقاريه، وتمكّن بعد معاملوات على من المن يجد طريقة إلى شجه الوزيرة الإببيرية. هنا أقنع العرب والبرير المتفاصمين بأن يقبلها به زعيماً بدلاً من الوالي المعين عليهم من قبل العباسيين. وإلى ما يُعرف بالفعرب حالياً، وصل أحد المتحدين من نسل على وفاطعة، ويضى إريس بن غيد الله، بعد فراره من الجزيرة العربية إثر فشل أوريس بن شعية في العام 1880، وحل في العاصة الرومائية شعية في العام 1880، وحل في العاصة الرومائية سرعان ما استولى على جنوب المغرب أثنان ولده ولده

المترضعون، المعتصمون بعيداً انتشاب الإسام أو الطيقة، أقاموا لأنفسهم دويلات مستقلة في كل من واحة ورجلة وتلمرت وسجلماسة، وعن مدينة تاهوت الذي مدرها الفناطميون في القرن العاشر، كتب الإخباري ابن المكبر يقول: «ما من غريب توقف فهها إلاً واستوطفها ويشى فيها، «ما شاهرناً بالبحيوم»

والأمان الذي ينعم به الجميع في الأنفس والممتلكات جميعاً».

غير أن التوترات السياسية والدينية كانت ما فتتت مستفصلة في عقر دارا الأمراطورية، فالنزاع على المخافة بين ولدي هارون الرشيد، الأمين والمأمون، انفجر استراباً أهلياً دام فرابة عقر من الزمن مما فق في عضد الجيرش الجاسية، وأيض مراسسة المخالفة



نفسها، ولنن كسب المأمون الحرب، إلا أن محاولته فرض عليدة المعتزلة الغائلة - سفاق القرآن واجهت مقارمة عنيفة من جانب العلماء الشعوبين المتحلفين حول أصد ين حتيل. في عُرف هذا الأخير، الذي كان يؤمن بأن النمس الإلهي دغير حطورة، لا بل ويصف برقاب من سأن المقيدة القائلة بحكس ذلك أن تنتقص من فكرة أن القرآن كلام الله، لذلك كان ابان حضيل أرضاعه ينظورن إلى القرآن والعديد على أنهما المصدر الوجيد للمسلطة الدينية، وهم دون صواهم المؤهون تتأريخهما أما الطليقة، فهو في نظرهم مجرد المؤهون تتأريخهما أما الطليقة، فهو في نظرهم مجرد اللها عنظ الراء المعادلة الدينة في في نظرهم مجرد الإساعة الدينية في في نظرهم مجرد الإساعة الدينية في في نظرهم مجرد المسلطة الدينية في في نظرهم مجرد الإساعة الدينية في في نظره ما المهادة الدينية في في نظره الإساعة الدينية في نظره الإساعة الدينية في المهادة الدينية الإساعة الدينية في في نظره الإساعة الدينية في المهادة الدينية الإساعة الدينية في المهادة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية في المهادة الدينية الإساعة الدينية في المهادة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية في المهادة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية في المهادة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الدين الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الدين الدين الإساعة الدينية الدين الإساعة الدينية الإساعة الدين الإساعة الدين الإساعة الدين الإساعة الدين الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الإساعة الإساعة الإساعة الدين الإساعة الدين الدينية الإساعة الدين الإساعة الإساعة الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الإساعة الدينية الإساعة الدين الإساعة الدينية الدينية الدينية الإساعة الدينية الإساعة الدينية الإساعة الإساعة الدينية الدينية الدينية الدينية الإساعة الإساع

ومثلما ضعفت سلطة الخليفة الدينية، كذلك تراخت قبضته السياسية والاقتصادية. ففي المناطق الزراعية كالعراق، عمل نظام الإقطاع (أو الزراعة الخراجية)

على بشاء طبقة من ملاك الأراضي على حساب المكونة المركزية، وفي إيزان والولايات الشرقية، أقام طاعر أين الولايات الشرقية، أقام المسين بن مصعباً، أكفأ قواد الدامون على الإطلاق، حكماً ورائعاً، ونهية التصدين العالمين المحامديين على الإطلاق، عدل المرتزقة المجندين من العتمال الناطقة بالتوركية في أسيا الوسطى – هذه الصالح المحابقة حاكمة بحكم الأمر الواقع ولما يناطق عصاحة جديد للدول في سامواء زاء في غزلة المطيئة عن ماجابة، ولم تحل ثمانية القرن العاشر إلا وكان عن رعاياه، ولم تحل ثمانية القرن العاشر إلا وكان الطفاء المجلسيون ملوكاً بالاسم قطبة بتحدي عن رعاياه، ولم تحل ثمانية القرن العاشر إلا وكان الطفاء أن وجدي الدولة بالمحرف المحابقة بتحدي أن وجدي أوند مولاء أن وجدي أن الدولة ويلاد الشام المنطقة أن وجدي أن وبدولة في الدولة والمدينة أن وجدية في إذا الدولة ويلاد الشام الطفة أن وجدية في الدولة ويلاد الشام الطاحة أن إذات الطاحة الطاحة أن إذات الطاحة الطاحة أن إلدولة ويلاد الشام الطاحة أن إذات الطاحة الطاحة أن إذات الطاحة الطاحة أن إلدولة ويلاد الشام



والمزيرة العربية باسم «مخلُّص» يتحدّر من نسل على ً عبر سليلة إسماعيل بن جعفر. وفي عشرينيات القرن العاشر الميلادي، أصاب القرامطة الذين خلقوا دولة مستقلَّة لهم في المحرين، العالم الاسلامي كله بالصدمة والذهول عندما نهبوا مكة ونقلوا معهم «الحجر الأسود». وفي عام 969، انتُزعت مصر، وكانت شبه مستقلة تحت حكم ابن طولون وخلفاته الأخشيديين، من جانب الفاطميين الإسماعيليين الذين أقام وا خلافة بتولاً ها «إمام دي» من نسل على وإسماعيل. وفي شمال سورية وأعالى نهر دجلة، حكمت أسرة بني حمدان العربية البدوية – وكانت هي الأخرى من الشيعة - دولة شبه مستقلة، وفي بعض الأحيان مستقلَّة بالتمام. وفي خراسان وبالاد ما وراء التهن حلَّ السامانيون محل الطاهريين كمدافعين عن الثقافة العالية العربية - الفارسية في وجه القبائل البدوية المتكافية. وحتى في قلب الأمبراطورية نفسه، أي في العراق وغرب إيران، كان الخلفاء العباسيون سجناء فعليين للبويهين الشيعة، وهم عشيرة مُحاربة من الديلم كانت تستوطن جنوبي بحر قزوين.

> وفي آسيا الداخلية، حيث أسس السامانيون عاصمة مزدهرة في بذاري، أفسد اعتباق القبائل الناطقة

بالتوركية الإسلام على الساماتيين 
دورهم كغزاءً كان هؤلام مصاريين 
دورهم كغزاءً كان هؤلام مصاريين 
الإسلام من تعذيبا البدو الرخل لكن 
الإسلام من تعذيبا البدو الرخل لكن 
أو الغلمان، من سكان المناطق الجبلية أو القاحلة، 
عـَّهِ فَي المناطق الجبلية أو القاحلة، 
عـَّمْ فَي الخلال أوسال الأميراطوريية، 
تغطّي المناطقة في المركز، 
تغطّي المناطقة إلى إنشاء «سلالانهم 
الرقية» الفاصة بهم وهكذا شرع 
السابقين في غراسان بالمعل جنوباً مسترقين في 
السابقين في غراسان بالمعل جنوباً مسترقين في 
انهار حكم السامانيين عام 1999، تام محمود الخزري

(- 998-1030)، وهو اين وال من الأرقاء، بتقاسم

ممتلكاتهم مع قبيلة الكراكلة التركية بزعامة السُلالة القرضائية، وقد بذل محمود قصاراه لحصوها في حوض نهر جيجون في الشمال، كذلك عور محمود نهر السند حديث أرسى لنفسه مكما دائمة في البنجاب، وراح پيشنُ غارات على شمال غربي الهفند، ناهباً المدن ويُحمَّلُما العديد من الآثار الفنية بحجة أنها «وثنية»، وهذا ما أكسيه سمعة مفيقة كفار الكفار، وعلى جبهته الهريهين حتى تضوم العراق تقريباً، دحر محمود. الهريهين حتى تضوم العراق تقريباً،



### العصر السلجوقي

العثاسيين وفقدانهم المنعة العسكرية والسلطان السياسي الفعَّال، إلا أنهم احتفظوا بهيية كبيرة واعتيار لا يُستهان به في أعين معظم أهل الأمصار والعديد من

للتبى محمد ورأس جماعة المسلمين لقد ساعد تقسم البعالم إلى «دار الإسلام» وعدار الحرب» على انبتشار الإسلام وتوسعه في اتجاهين، اتجاه طارد بعيداً عن المركز، وآخر جاذب نحو المركن: حين كانت القيائل تتقيل الإسلام من خلال احتكاكها بالتجار والعلماء المسلمين أو بالمتصوفة الجوَالين، كان الطَاهَاء يميكون إلى إضفاء الشرعية على حكمها، فيعينون رُعمامها ولاةً على مناطقهم. والدخول في الإسلام عمل على تمدين الأقوام البدوية والرعوية بإخضاعها شكلياً -وإن ليس دائماً في الممارسة -للشريعة، مما قلُّص الفجِّرة الثقافية بين

سكَّان البوادي والسهوب من جهة، وسكَّان المدن والأمصار من جهة أخرى. وكم من مرة صارت القبائل الداخلة حديثاً في الإسلام من كبار بُناة ورُعاة الثقافة العالية الإسلامية، ممثلة بالفن والعمارة والأدب. لكن الدخول في الإسلام صحَّب، في الوقت عيشه، على الحكَّام أن يدافعوا حتى عن قلب العالم الإسلامي في وجه غزوات وتعديات البدو الرحل، طالما أن هؤلاء لم يعودوا بعد الآن في عداد الكفّار، وبالثالي فَقَدَ الجهاد (أو «الحرب المقدسة») ضدهم كل أسبابه الموجبة.

وثمة مجموعتان من الشعوب الناطقة بالتوركية، وهما الأتراك الكراكلة والأتراك الفزّية (الفزّ)، أسستا دولتين كان لهما إسهامهما الكبير في هذه السيرورة. ففى بالادما وراء النهر، قبات السُّلالة القرخانية بالسلطة الصورية للخلفاء العبّاسيين، وأضحت راعية لثقافة تركية جديدة مستمدة جزئياً من النماذج العربية والفارسية. وبعد إنزال الأتراك الغزّية، بقيادة الأسرة السلجوقية، الهزيمة بالغزنويين، بسطوا سيطرتهم على خُراسان، واضعين بذلك الحجر الأساس للأمبراطورية السلبجوقية. وفي أعقاب دحرهم

بالرغم من كل التحديّات التي واجهت سلطة الخلفاء

القبائل باعتبارهم الورثة الشرعيين

في أعقاب الثقدّم السريع الذي أحرزه السلاحقة داخل بلاد الأتاضول، اتئذ هؤلاء من قونيا [ايكونيوم سابقاً] عاصمةً لهم. هذه البوابة ذات الرخرفة البديعة لمدرسة «إينجه ميئار» دليلٌ وافر على الثراء الاستثنائي للطراز السلجوقي في العمارة. ووالمئذنة الهيفاءه ائتى اشتقت منها المدرسة اسمها، دُمُّرت جزئياً حين صربتها إحدى الصواعق عام 1900



البويهيين عام 1055، آلت بغداد إليهم، حيث قام

الخليفة العباسي بتثويج زعيمهم طغرلبك سلطانأء

اعترافاً منه بسلطته العكيا. وفي مقابل هذا الاعتراف

الرسمي، وافق السلاطين السلاجقة على التقيدُ بأحكام الفترع الإسلامي والذود عن حياض الإسلام في وجه أعدائك الفتارجيين، والمهزيعة المفادسة التي أنزلها السلاجقة بجوش الروم في ملازكرد عام 2701، شكلت أحد العوامل المفضية إلى أولى العسلات السلوبية في

العام 1098. صحيح أن السلاجقة استواوا على نصف بلاد الأناصول، مما أسس لقيام الحكم التركي المغضاني فيما بعد، إلا أن نظامهم السلوي كان أكثر تشردناً من أن يحفظ وحدة الدولة، أو يحمي تخرم الإسلام من المذيد من غارات وانتهاكات البدو الرُحُل



### التجنيد الصبكري 900 - 1800

صار تجنيد الجيوش من مناطق الأطراف، ولاسيما من أراضي السهوب في آسيا الداخلية والقوقار والبلقان، من أبرز العلامات الفارقة لأنظمة الحُكم الإسلامية حتى العصر الحديث. كان هؤلاء المقاتلة، المعروفون بررالمماليك»، بُشترون كعيبيد أرقاء في النجود والسهوب، أو يُؤسرون من بين أفراد القيائل المهزومة. ولمًا كان يُؤتي بهم خصيصاً للانخراط في جيش السلطان الخاصُ أو للعمل في حراسة قصوره، فقد كانوا يُلقنون مبادىء الدين الإسلامي وشيئاً من الثقافة الاسلامية، ويتلقون تدريباً على فنون القتال. إلاّ أن إلمناق العنفة «أرقاء» بالمماليك (مثلما نقول. "مقاتلة أرقاء» أو "سلالات رقيَّة»)، أمر مضلَّل إلى حد ما. فلئن كان المماليك والغلمان (الرقيق المنزلي) بُشترون ويُساعون كمتاع شخصي، فإن مكانتهم الاحتماعية كانت تعكس مكانة أسيادهم نفسها وليس وضعهم هم العبودي. ولدى إعتاقهم من نير العبودية في نهاية المطاف، كان هؤلاء يُصبحون أحراراً، بل و يكلاء السهادهم السابقين، يتمتعون بكامل حقوقهم في التملُك والزواج والأمن الشخصى، لا بل ويرتقي بعضهم إلى مصاف الأمراء

بدأت هذه الظاهرة، أعنى ظاهرة المماليك، مع الخلفاء العباسيين الذين أخذوا يجذرون أبناء القيائل في بلاد ما وراء النهر وأرمينيا وشمال إفريقيا، كي يُوارَنُوا بِهِم قوة الطاهريين. كما عمدوا إلى موارِّنة تلك القبائل بدورها بواسطة الغلمان الأتراك الذين كانوا يُشترون في أسواق النخاسة فرداً فرداً، قبل أن يُصار إلى تدريبهم وتطويعهم في كتائب ذات إمرة فردية. ولما كان هولاء الغلمان يقيمون داخل معسكرات منفصلة، لها مساجدها وأسواقها الخاصَّة، فقد كان ولاؤهم لقادتهم أكثر منه للخليفة. ويعد سقوط الدولة العباسية في العام 945، تبنّي هذه السياسة حكّام الأمر الواقع ممن ورثوا السلطة السياسية عن العبُّاسيين. فجميع الدول التي ظهرت في الشرق غداة العصر العباسى، أي البويهية والغزنوية والقراخانية والسلجوقية، إنما نشأت على أكتاف أقليات عرقية، من سنهم مرتزقة حاؤوا من منطقة بحر قزوين، وقبائل تركية وبدوية أخرى أتت من آسيا الداخلية. ولما كان الأمراء العسكريون الجدد لا تربطهم أية رابطة، عرقية

كانت أم تقافية أم الموية أم تاريخية، بالشعوب التي يمكنونها، فقد أرابنا المجتمع بنزع إلى التطور هارج رجيال المبنى وقضاة الدولة وسنووليتها، ويجدننا العلماء والبيوتات المتملكة ليشكلوا معا نفيا من الوجها والأعيان تتوقف الهيبة القبل تتصنع بها على مدى والأعيان تتوقف الهيبة القبل تتصنع بها على مدى تضلعها في المعارف الدينية. ولنن سمحت الظاهرة المسلوكية بنشوء مكل من أشكال المجتمع العدني نميا بن الولاد المسكرية، إلا أنها عملت ضد بلورة منها بن الولاد المسكرية، أو الروح الوطنية، كالذي سيديز لاحقاً في بلدان غرب أورويا، وكذت كبد هذه المسارسة إن تطويع المغيرين الهدو لمعامة المجتمع المدروي المسارسة أي نطان غرب أورويا، وكذت كبد هذه المسارسة أي تطويع المغيرين الهدو لمجتمع المجتمع المناسخة



من يدو آخرين — ويمعنى آخر: «تحويل الثناب إلى كلاب رعيان» — قائمةً في كل أرجاء العالم الإسلامي، من المغرب إلى وادى السند.

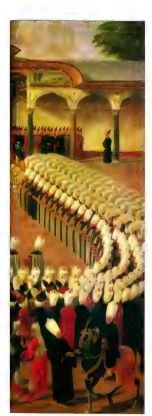
ونظام الاسترقاق العسكري هذا يلغ ذروة اكتماله في محس البلد الكثيف السكان من الفلاجين والمقتقر إلى أية طبقة عسكرية أصلية من مثليه، وقد تماسس مذا النظام في مصدر بنجاح منطقة حتى إن حكم المصاليان دام ما يربي على قريتين وتصف القرن (1557–1651)، وعاد وظهر ثانية، وإن في شكل معال، في ظل العثمانيين (1517–1811)، وحيث إن المماليات المصريين كانوا يسدين التقص الماصل في مسؤوفهم باستمرار من المارج (دياية من الأثراك الكييتشاك و

يقاوموا كل محاولات امتصناصهم داخل صفوف النُخب الأصليبة. وظلُوا في الأغلب الأعمُ يشكلُون شريحة أرستقراطية من جيل واحد، لا تجمعها أواصر القربي ببقبة المجتمع المصري.

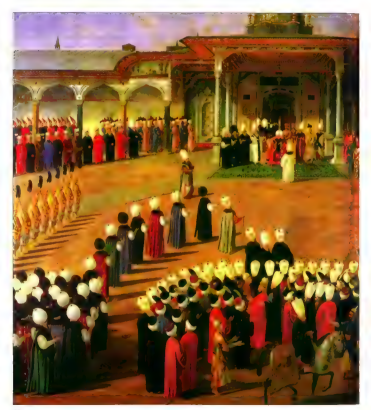
وقد تطور نشام الاسترقاق العسكري في اتجاه معتقد نوما ما في ظل العشاديون فاعتبارا من أواهر القرن الرابع عشر، يذأ السلاطين يوازنون قوة الخياات السياهمة في جيويشم الفاصلة الميشنين أساساً من يقابلنات القيلاء والأطراف أو المتطوعين كمرتزقة من عشائد البدو الحربية والماطقة بالفارسية، بتشكيلات عسكرية من المشاة غرف أفراها من المساكر البياد بيالإنخشارية، الميدين غالباً من



التحنيد، المعروف بـ«الدفشرمة» (ضريبة الدم بالثركية)، يحرى في القرى والدساكر كل أربع سنوات مرة تقريباً. في حين كانت المدن والبلدات مُعفاة من ذلك، لاعتبارهم أبناء المدن والحواضر متعلِّمين أكثر مما ينبغي أو غير أشراء حسدياً بما فيه الكفاية. فكان يقع الاختيار على الفتيان ممن تتراوح أعمارهم بين الثالثة عشرة والثامنة عشرة (وإنْ أفادت بعض التقارير عن تجنيد صبية دون الثامنة من عمرهم) ولماً كان الرجال المتزوحون مستثنين من التجنيد، فقد كان الفلاحون الأرثوذكس يلجؤون في كثير من الأحينان إلى تنزويج أولادهم وهم بعد صغار السن للتهرُّب من أخذهم إلى العسكرية. والفتيان الذين يتمُّ انتقاؤهم من بين البقية (وتصل نسبتهم إلى 20 بالمئة)، كانوا يُعطون هوية إسلامية ويُدربون على فنون القتال، مع اختيار أبرعهم وألمعهم لخدمة السلطان شخصياً. ومن موقعهم هذا، كثيراً ما كانوا يرتقون الصفوف ليغدوا حكاما للأمبراطورية نفسها. وإذا كان التجنيد الاسترقاقي قد ثوقف منذ أربعينيات القرن السابع عش، إلا أن ظاهرة الإنكشارية لم تعرف الانحسار بفضل الثماق المزيد من الصبية المولودين مسلمين هذه المرة بصفوفهم. وبالنظر إلى ما كانوا يتمتعون به من مصالح تجارية لا يستهان بها، وما يتقاضونه من رواتب ومعاشات تقاعدية من خزيفة الدولة، فقد تحول الإنكشارية إلى نخبة ذات امتيازات، مستبدّة وممانعة لكل تغيير. في عام 1826، استخدم السلطان محمود الثانى قوته العسكرية المكؤنة حديثأ للاجهاز على معظم هؤلاء الإنكشارية أثناء تجمعهم للتفتيش في استنبول



عرضٌ لسرايا الإنكشارية بكامل بهارجهم وثيابهم الموشاة بالنهب أثناء أحد الاستقبالات في بإنظ المطالان والإنكشارية مسابرة وأن أمن مساري الهلقان، صداروا قوة يُحصِ لها حساب داخل الدولة، وقد خطر السلطان محمور الثامي تشكيلات الانكشارية مذه عام 2001 كيزة من برنامجه التحديثي



### الدولة الفاطمية 909 - 1171

تأسّدا العلاقة الإسماعيلية الشيعية للقاطعيين في إفريقية بالمغوب، عندس لجلت عليز بوكتاسة المنبعي لعلى وفاصة، وقارت على الأغالية في العام الشيعي لعلى عام 290. كان المبدئ قد استقر في عاصمته المجديدة، هدينة المهدية أدواقعة على سلطم كندلك أسطولهم البحري وجزيرة صقلية. وفي أواهر ينهية، ويوصفهم ورقة الأغالية، ورب القاطعيين عبد المبدئ (ع 900–908)، امتدت للدولة الفاطعية من الجزائر وتونس الصاليقين إلى ساحل طرابلس في ليجيداً. بشي المليقية المفاطعين الثالث المنصور (ح 966–969) عاصمة جديدة سميت على اسمه: «المنصورية»، وظلّت المنصورية الواقعة بالقرب من منابع ألى الجؤب من القربوان عاصمة الفاطعيين منابع ألى الجؤب من القربوان عاصمة الفلطعينية الماهمة المناطعين من عام 1940 إلى عام 973.

إلاً أن الحكم الفاطمي لم يتوطد على وجه الرسوخ في شمال إفريقيا إلا إبّان سلطة العضو الرابع من السلالة الحاكمة، المعزّ لدين الله (ح 959-975)، الذي حوَّل الخلافة الفاطمية من مجرد قوة إقليمية محلَّية إلى أميراطورية كيري، فقد نجح في إخضاع المغرب بأسره، فيما عدا صيرة، قبل أن ينصب اهتمامه على فتح مصر، وهذا ما تحقّق له في العام 969. فأقيمت عاصمة فاطمية جديدة خارج الفسطاط، وقد دعيت في البدء «المتصورية»، إنما أعيدت تسميتها بـ«القاهرة المعزَّية»، أي مدينة المعزُّ الطَّافرة، عندما تسلُّم الخليفة عاصمته الجديدة في العام 973. وأضحى توسيم رقعة السلطة الفاطمية لتشمل بلاد الشام الشغل الشاغل لولد المعزّ وخلفه، العزيز بالله (ح 975-996). وفي نهاية عهده، تمكنت الدولة الفاطمية من بلوغ اتساعها الأقصير، أقلُّه مِن الوحهة الاسمية، مع الإقرار يسيادة الفاطميين من المحيط الأطلسي وغرب المتوسط غرباً، إلى البعر الأحمر والعجاز وسورية وفلسطين شرقاً. وفي عام 1038، مد الفاطميون نطاق سلطانهم إلى إمارة حلب شمالاً.

في عهد الغليفة المستنصر بالله المديد (ح 1036-1094). يخلت الخلافة الفاطمية طور الانحطاط، فقد خسرت شمال بلاد الشام إلى الأبد في العام 1060. أنذاك كنان الشاطميون يُجابهون الخطر المتعاظم





## طُرُق التجارة ن 700 - 1500

يُقال إن النبي محمد كان يُسافر إلى خارج الجزيرة العربية طلباً للتجارة؛ وقبيلته قُريش، التي قادت الفتوحات العربية، كانت من بين أوائل التَّجَار في الجزيرة العربية. وقد ظلُّ التجار موضَّم تقدير واحترام، وكثيراً ما كانوا يُصافرون عائلات العلماء الذين بحظون بدعمهم على هيئة وقفيات توقف على مؤسِّساتهم التعليمية. إن الأغراف الإسلامية تُحبُّدُ النشاط التحاري. فالمساحد غالباً ما تكون في حوار الأسواق، ولنتن كان يوم الجمعة مُكرُساً للمبلاة الجامعة، فهو لم يتكرَّس عطلة رسمية إلاً في أزمنة متأخرة فحسب. كانت الأسواق تُفتح قبل صلاة الظهر ويعدها. وحيث إن معظم السكَّان الذكور متجمَّعون في المدينة، فقد كانت أيام الجمع ملائمة جداً لتعاطى التدارة. وكذلك الأمر بالنسبة للدمُّ أو العُمرة في مكَّةً، حيث يأتيها المسلمون من أقاصى الدُّنيا ليلتقوا بعضهم بعضاً، فكانت هذه المناسيات هي الأخرى عامل تسهيل لأمور التجارة. كان الحجَّاج يؤمُّنون نفقات رحلتهم الطويلة والشاقة (التي ريما كانت تستغرق من المرء نصف عمره في الأزمنة القديمة)، عن طريق تبادل السلم فيما بينهم، أو من خلال صُنع بعض المشغولات الحرفية. كما كان الثجَّار يلتحقون بقوافل المجيج كي يبيعوا بضائعهم في الحجان

إنَّ إخضًا م الفاتحين العرب مساحات شاسعة من الأراضى الساحلية لسلطة حكومة واحدة، أثناح لهم خلق منطقة هائلة للتجارة العُرَّة، وسهَّل عليهم مدِّ النطباق الشجباري إلى منا وراء حدود الأميراطورية ببعيد. وقد كشفت التعقيبات الأثرية عن مدى اتساع نطاق هذه التجارة، فعُثر على عدد وفير من النقود المعدنية العائدة إلى العصير العياسي في البلاد الاسكندينافية، وعلى أقمشة حريرية وأنية خزفية صينية مطمورة في مقابر في غرب أسيا. لم يكن التجار المسلمون مجيريين على دقم المكوس أو الترسوم الجمركية داخل حدود الأميراطورية. أما التُجار الأجانب الذين يدخلون ديار الإسلام، فكانوا يخضعون للنسب نفسها من الرسوم المفروضة على التجار المسلمين في ديارهم هم. ولعل النخب الجديدة التي عرفتها قصور الخلفاء، وما كانت تتطلُّبه من سلم مترفة وكماليات، كانت وراء تشجيع التجارة ومضاعفة حجمها. صحيح أن تفكك أوصال

الأميراطورية حمل معه تدهوراً اقتصادياً في بعضى المناطق، مع قيام السلالات الصاكمة المتنافسة برفع ميزاناتها على الصرائحة المتنافسة برفع وللمناتها على الضرائح في المسلمة، إلى المناتها على المثل المناتها المنا

كان من تقيجة الفتح العربي في بادىء الأمر جمع طريقين للتجارة البحرية – Pace عبر الطليح والثاني شرعة ولغة وعملة مشتركة. في العصر العباسي، كان الطريق الفضل للفيضائح الآتية من شرق السيا وجنوبها إلى المتوسط هو مجري غير دجلة مسمواً. عتى بغداد، أو مجري الفرات وصولاً إلى أيسر وسيلة نقل إلى حلب، ومنها إلى أسر وسيلة وكانت المن الواقعة على امتداد مذه الطرق تعتمد في مجتلتها على تبادل البضائية.

كانت مدن بالاد ما بين النهرين تمتص السلع الكمالية الآتية من الهند والصين؛ فكانت هذه تُباع في الأسواق إلى جانب السلع الضرورية، مثل العبوب والوقود والأخشاب وزيوت الطهي. كما كانت بلاد ما بين الشهريان المصطة الأولى على الغط الشجاري الرئيسي المتجه نحو الصين والهندء وكذلك شمالأ نحو حوض الفولفا وأراضى أورويا الشرقية المروية جيداً، منبع القراء والكهرمان والسلع المعدنية والمدبوغات الجلدية. في الفترة المهكرة، كانت السفن الإسلامية المنطلقة من موانى، كالبصرة أو هُرمز، تقطع الطريق بطوله إلى الصين، وتعود من هناك بعد سنتين أو ثلاث محمكة بالبضائع كالحرير والغزف الصينى واليشب وسواها من الأشياء النفيسة. لكن مع ازدياد التجارة تعقيداً وتكلُّفاً، لم يعد التُجار يتعاملون مباشرة مع غوانغزو (كانتون) وهانغزو في الصين، بل صاروا يقتنون البضائع الصينية من موانىء في جاوه وسومطرة أو على ساحل مالبار.

أما التجار المسلمون من المغرب فكانوا ينشطون في تجارة الذهب، التي أغذتهم عبر فيافي المسحراء الكبرى إلى مدن الساحل، مثل تمبكتو وغاو وما بعدها إلى مناجم الذهب في غرب إفريقيا. وسلسلة المراكز

التجارية التي أقامها التجار المسلمون على الساحل الطرقي لأفريقها، طلل لام وماليندي وجزيرة زنجيان، رسلت جزيراً حتى إلى صوفالا في موزاميوق الطالبة لقد اعتراق رسائون مسلمون يتصفون بجسارة فائقة الناخل الأفريقي بحثاء عن الذهب والمجيد والعاج والأخطاب النادرة والأحجار الكريمة قررياً عديدة قبل إنقاضاً بالنادرة والأحجار الكريمة قررياً عديدة قبل التخليق الرساعة والمحاجدة المحددة ال

وحين جعل انحطاط الدولة العباسية وغزوات القبائل التركية الطرق التجارية عبر بلاد الشام أقل

كانت الطرق البرية التي تربط غرب آسيا والبحر المتربط بشرق السيا وجنوبها لا تقل أهمية باي حال، عن الطرق البحيدة عن الأنهار والصيطات، تعني لزاماً بالهابية أو بعيدة عن الأنهار والصيطات، تعني لزاماً التي البضائة، بما فيها السلم ذات الأحجام الضخمة، بواسطة الدواب لذلك، كان الأمر يتطلب تنطيطاً رقيقاً يضرأ قبل انطلاق القوائل في رحلاتها الطرفة. كما كما من الضروري تأميل على استنجار أفراد من البدر لحراسة المسافرين، ناهيك عن استنجار أفراد من البدر لحراسة



له يحلُّ القرن السادس عشر إلاً وكانت الأميراطورية العثمانية، وعاصمتها القسطنطينية (استنبرل)، قد صبارت واحداً هم المراكز التجارية في العالم الإسلامي، فكان السلطان، فضلاً عن بطائته ومستشاريه، اشت ما يكونون حرصناً على الوقوف على يكونون حرصناً على الوقوف على المجادة الشخة مستة على الوقوف على المجادة الشخة مستة مستة.

أمداً، برز إلى الوجود طريق بحري يديل يدر عبر البحر المدار أحمد ونه النفل كانت صمعويات جماً تكتف هذا الطريق، حيث إن المسافة من خليج السويس إلى نهر الطريق، حيث إن المسافة من خليج السويس إلى نهر استثناء المترة وجورة أحياً فيها سلاطين المسائية ترعيم كان حقرها الفراعنة أصلاً. وقد جنت ترعية وجهااب والقلارم المواري المسائية أخلاً بعد الأحمد مثل عن وجهة وجهااب والقلارم المسائية المسائي

القرافل. وفي المناطق النائية، كانت هناك شبكة من المناطق النائية، كانت هناك شبكة من المناطقة، والمدين حتى صحبها الميمن المناطقة المناطقة المناطقة في المناطقة في المناطقة ومناطقة ومناطقة ومناطقة ومناطقة ومناطقة ومناطقة ومناطقة المناطقة والمناطقة والمناطقة المناطقة المناطقة والمناطقة المناطقة الم





#### الممالك الصليبية

حناءت الحملات الصليبية في زمن الانتصلال والتراجع الإسلامي: فعفى الأندلس، تستالت النجاحات المسيحية، فسقطت طليطلة عام 1085ء ٹے استوان التورمانديون علي صقلية في العام 1091-1092. من الناحية الاقتصادية، أسفر تدهور أجوال الخلافة العياسية وغزوات السلاحقة عن تحويل خط سير التجارة مع شرق آسيا بعيداً عن بغداد والقسطنطينية. ومن خلال مرور البضائع في الأراضي المصرية لتتلقفها من ثم السفن التجارية الإيطالية، انتعشت مدن إيطاليا أيما انتعاش. ومن جراء المضايقات التي كان يُسبِّيها القراصنة المسلمون، أقدمت بيرًا وجنوى على تدمير المهدية، العاصمة السباسية والتحارية لشمال إفريقيا المسلم عبام 1087. فيما أتاح تذبذب خط الحدود بين الأمبراطورية البيزنطية والدولة الفاطمية قدرأ لا يستهان به من الاستقلالية للمدن السورية والفلسطينية، وهذا ما جعل من المتعدّر عليها أن تتحد معاً لصد الغَزاة. لقد فتحت هزيمة الروم في معركة ملازكرد عام 1071 صراعي الأناضول أمام هجرة أرهاط من الأتراك الغزية لا تبأتمر كلها بإمرة السلاجقة. انتاب البابا أوريان الثاني الذَّعر إزاء الخطر الذي يتهدُّد العالم المسيحي من جانب الأثراك، وكذلك من جانب النورمانديين الذين دأبوا على مهاجمة الممتلكات البيزنطية في إيطالها، فأمر بشن «حرب مقدسة، دفاعاً عن وحدة العالم المسيحي. وقد لقيت هذه الحركة صافراً قوياً بفضل وعاظ كاريزميين وبشعيبويين من أمثال بطرس الناسك، وكذلك بفعل الشعبية المتزايدة للحج إلى القدس كوسيلة لاكتساب الحدارة الروحية أو الفوز بالتوية والغفران على خطايا م تكبة كالقتل مثلاً.

لكن الفرسان من الغرب اللاتيني، بما فيه ذلك إنجلترا واسنكندنافيا وألمانيا وإيطالها وفرنسا، ترافقهم جيوش من الغوغاء والرُعاع، وهم في معظمهم من أهل المدن والفلاحين الذين أغرتهم الوعود بنيل





المتوسط لكن النجاحات الباهرة التى أحرزتها الحملة الصليبية الأولى، والتي تتوجت بالاستيلاء على مدينة القدس من الفاطميين في العام 1099، حملت معها بذور الاضمحلال النهائي للأميراطورية البيزنطية فمم الحاجة إلى دعم الدول اللاتينية الطفيلية في الشرق، التي يتوقف وجودها نفسه على تفرق شمل المسلمين وتشرذمهم، انتفت الحاجة الأخرى إلى حماية العدود الشرقية لبيزنطة. وعلى وجه العموم، كان الفرنجة - كما كان يُسمى الغُزاة - مكروهين لبطشهم وظلمهم من المسلمين والمسيحيين المحليين على حد سواء، ناهيك باليهود الذين فقدوا الحماية التي كانوا ينعمون بها في ظل المُكم الإسلامي، وذُبِحوا في فلسطين كما دُبِحوا في أوروبا. وهكذا بدلاً من صدُّ التقدم التركي على الأراضي المسيحية، ساعدت هجمات الصليبيين على بيزنطة في تدمير الدولة الوحيدة القادرة على المؤول دون ذلك. ولثن قضى على المصالك اللاتينية في نهاية المطاف، إلاَّ أنْ وجودها أوقع أفدح الضرر بالعلاقة الجيدة التي كانت قائمة فيما سبق ببن الكنائس الشرقية وحماتها المسلمين والمجتمعات الإسلامية المحليَّة، تاركةً خلفها إرثاً من الأرتياب بالغرب لم يتبدد إلى يومنا هذا.

الصليهون يقتصون منهاط في مصر في حزيران/يونيو 2020 مد فقاتانهم القدس، ثن السليهون عند هيمات على مصر آمار باستعدادة المثاقف الذي يصدرهما في الأراضي الفقسة الريم مأخور من مطاوط موشي بالألوان ريماء القدمي رفيم عكا بعد عام 1977 المثيل، ويتحد أن مدرسة الدونمونين هذه الشاما الملك لويس القلسم إبان مكولة في فلسطين (1920–1988)



# الطُّرُق الصوغية 1100 - 1900

كانت الطُرق الصرفية ولا تزال أهم تعبير منظّم للتعلقي بالقيم الروحية في الإسلام. إن كلمة «صبوفية» (أي تصويّم) مستقلة من اللفظة العربية: صبوفية، أي لابس المشمنوعة من الصوف التي كان برديمها أبائل الزهاد المسلمين، من سعوا إلى إنداء ما لديهم من طاقة المسلمين، من سعوا إلى إنداء ما لديهم من طاقة بنشدان الاتجاد مع المائلة ولي في بعض الأوقات سائر الشرمنين الذين يقنعون بالتقيد الشكلي بالشريعة سائر الشرمنين الذين يقنعون بالتقيد الشكلي بالشريعة يُدعون أحبها تا بالمتصوفة «السكاري»، قد صقلوا للحضيم حالات نعضية تقودهم إلى تجربة المثناء في والأم المتأتى عن الاقتراق عنه، وهي الموضوعات ما للم

هذا وتتخذ الصوفية «السكري» أههاناً شكل عروض مسرفة في التهور ترمي إلى ابداء الازدراء بالجسه، من غرز أسباح الحديد في اللحم إلى الإساك بحيوانات شارية... أما الصوفية «المساحية»، كما تهسّمها تعاليم أبي حامد الغزالي (ت 111)، فتصرً على أن السبيل إلى تحقق الكمال الرومي إنما يقع قطماً ضمن حدود الحيادات الشرعية والطقوب الشعائرية المتعارف عليها.

وكونها حاضرة منذ بدايات الإسلام الأولى، فقد كان في مستقاع جميع المحركات الصدوقية أن تدعى أنها تعود في مشتلها إلى التجرية الدينية للنعي معمد والثنين من أفرب مسحابته إليه، هما-أ لبو يكر وعلى على أن التصوف المنظم لم يستتب على أسس راسمة إلا في التيزين الثاني عشو والثلاث عشر، مصرزاً تقدماً سريما في آسها إثر الغزوات المغولية حين لمشتلت الركانز المؤسساتية للحياة الإسلامية على نحو خطيد داخلياً، عمات الطرق المحدونية على تمتين النظام الإجماعي عمات الطرقة الحياة الإسلامية على نحو خطيد داخلياً، السياسي بأن وقرت للأمراء المصادر الشعبية للشرعية الدينية، وأكمات حيثيات السلطة الرسمية الشريغة للشرعية المناسف بأن العديد من الأمراء المصادر الشعبية للشرعية

للطُّرُق الصوفية، يمتثلون للارشاد الروحي الصادر عن مشايع تلك الطُّرُق، ويستمدّون من «بركتهم» منافع جمّة. وخارج ديار الإسلام، أثبتت الطُّرُق الصوفية فاندتها العملية في نشر الإيمان في مناطق طرفية، مثل أرخييل الملايو وآسيا الوسطى وجنوبي الصحراء الكبرى الإفريقية. كان الوصول إلى الإسلام النصبي المعيناري المأثور عن العلماء والقائم على القرآن والحديث والفقه والتفسين يتطأب معرفة باللغة العربية، وهذا ما كان يحدُ كثيراً من تأثيره وجاذبيته. في حين أن مشايخ الصوفية (ويُسمُون بالفارسية والبيرة) كنائبوا منهزةً في الارتجالات الروحينة، فاستطاعوا إيصال تعاليم الإسلام شفاهأ بواسطة اللَّفَاتِ المطَّيةِ. كما أتَّاجِتِ لهم الطقوس الصوفية السرّية المعروفية بمصالس «الذكر» (أو العضرة) أن يطوروا فنونأ روحية تتماشى والممارسات المستمدة من التقاليد غير الإسلامية، كالرقص الطقسي أو التحكُّم بالتنفس على منوال اليوغا في الهند. أما في إفريقيا، فقد تمكَّن الصوفيون والمرابطون (الذين كانوا في أول أمرهم زهاداً مسلمين) من نشر الإسلام من خلال تشبيههم الآلهة أو الأرواح المعبودة مطيأ بالقوى الخارقة للطبيعة كالجان والملائكة الوارد ذكرها في القرآن. كما أمكن تكييف عبادة الأسلاف عبر إضافة بنني قرابية محلية على أنساب عربية أو على سلاسل معوقية، في ما يُشتبه عُرى روحية تربط المشايخ والأولياء بالنبي محمد وصحيه. وقد وقرت مثل هذه السلاسل، في مناطق طرفية كجبال الأطلس الأعلى، إطاراً شبه دستورى حققت من خلاله الأفخاذ والبطون القبلية حداً أدنى من التعاون فيما بينها، مع قيام زعماء الأسر المُحاطة بهالة من القباسة بدور الوسطاء المكمين في حل النزاعات الناشجة بين القيائل المختلفة. وفي كل أرجاء العالم الإسلامي، صار الأولياء من المتصوّفة (وكان ثمة نساء من بينهم من وقت لأغر) موضع تبحيل شعبي يبلغ حد التقديس. لكن هذه البدعة ما لبثت أن صارت بعد حين هدفاً للمصلحين الذين اعتبروا الغلوفي تبجيل الوسطاء



وإضفاء هالة من القداسة عليهم انتهاكاً لتحريم الإسلام الوثنية.

وخلافاً للعلماء الذين يعكسون، في العادة، إجماع الرأى لدى المتعلمين، طورت الطِّرُق الصوفية منظمات ذات تراتبية هرمية تتمتع بالسلطة الروحية المتركزة في يد الرئيس الذي يكني بأسماء شتى، مثل: الشيخ، أو المرشد، أو البين أما المريدون أو المنتسبون إلى الطريقة، فهم مقيدون بالبيعة أو يمين الولاء للرئيس أو المرشد الذي يتربع على رأس مراتب متسلسلة من الصفوف داخل الطريقة، وفقاً لدرجة تسامى العالة الروحية للمرء. ومع أن الأنظمة السارية المفعول تختلف وتتفاوت إلى حد بعيد فيما بينها، مع اتصاف بعض المأبرُق المتوقية بدرجة أكبر من المصرية والانضياطية من بعضها الآخر، فإن الجمع بين التعلُّق بالرئيس وتكريس الذات للصفوف ضمن الجماعة الصوفية تتيح لأتباع الطريقة أن يجعلوا من أنفسهم قوة مقاتلة جبارة. ففي القوقاز مثلاً، خاض الإمام شامل ثورة ضد الروس دامت من عام 1834 إلى عام 1839، وذلك تعت جناح مُرشده الروحي وحميه السيد جمال الدين الغازى الغموقي، شيخ مشايخ الطريقة الخالدية المتفرعة عن النقشيندية. وفي شمال إفريقيا، تقدُّم عبد القادر، أجد مشايخ الطريقة القادرية، المنفوف في النضال شد الفرنسيين، وكذلك فعلت الطريقية السنوسية في المقاومة ضد المعتلّين الإيطاليين (في ليبيا). لكن في مناطق أخرى، سارت بعض الطُّرُق الصوفية في ركاب قوى الاستعمار. ففي مراكش مشالاً، وما بين أواخر القرن التناسم عشر ويدايات العشرين، قبلت الطريقة التيجانية الواسعة النفوذ إعانات مالية طائلة من الفرنسيين الذين سخُروا ثلك الطريقة لتعزيز مصالحهم الاستعمارية. وفي السنغال، انصرفت الطريقة المريدية التي أسسها أصادو بنامينا (ن 1850-1927) عن المقاومة لتتبع عوضاً عنها ضرباً من أخلاق العمل قائماً على زراعة الفول السوداني، مما أعاد الاستقرار إلى البلاد في ظل نظام خاضع للسيطرة الفرنسية.

وُفي حالات كثيرة، أمنت الطُّرُق الصوفية القيادة اللازمة للحركات الإصلاحية والنهضوية التي

الكتسحت العالم الإسلامي في القرنين القاسم عشر والعشرين. فعيارة «الصوفية الجديدة» تنطيق أصياناً على حكر حكات جهد لإتحاسة توارز ما يمن النشاط على مركات تجهد الإصابة توارز ما يمن النشاط السياسي «البرأيا» والتجربة الروحية «البوأنية» فيما الأكثار ووضعها موضعاً للتنفيذ. ولحل أأثهر مثال على الأكثار ووضعها موضعاً للتنفيذ. ولحل أشهر مثال على وكاتباً ذا طفهة تقضيدية، وقد سعى إلى إحياء الفكر والتصوف في صبعة جديدة من الشمار النششندي: الإسلامي عن طريق دمج العلم والإيمان والالاهوت الالاسان عن طريق دمج العلم والإيمان والالاهوت الديمة الإطوان المسلمية في السامر النششندي: من حيامة الإطوان المسلمين في مصر، اللي الديمة، وعلى من بالأعرار المسلمية في مصر، اللي تأثريا. في الأطري بالأعرار المسلمية فإن حركة النور ملكو، عدل على على وفاق قام مع الدولة الطمانية في تركيا.

استُهدفت الأفتكار المصوفية والمسارسات التقديمية، في العقود الأميرة، بالهجوم من جهنين، من جانب الحداثويين الذين يعتبرون الصوفية اتجاماً رجعية، ومن جانب الإسلاميين الوكابين الذين يعتبعن أيديهم على العديد من المؤسسات الإسلامية يقضل الديهم على العديد من المؤسسات الإسلامية وغيرها من البلدان الفنية بالنقط وإذا كانت ماثان الأجندتان مشتلفتين إلى حد ما، إلا أن نتائجهما واحدة في المصلة. قد بدأ الحداثويين، المتتنفون أفكار التنوير الأوروبي، بالمطالبة بدين «عقلاني» لكنهم التداؤيين، وقع الإسلاميون أسرى الموقف ذات: وإما كل شيء أو لا شيءه.

تمتل المسرفية مكاناً وسطاً بين العدائة والأصواعة، وهذا ما يتعج للدين أن يتكلف مع الظورف الاجتماعة المتبلكة، ومن غير هذه القوة الترصيفية والتكييفية التي تتمتع بها العموفية، من غير المرجح أن يتمكن أعصار الإسلام السياسي من الشجاح في الستيعاب أطياف الإسلام السياسي من الشجاح في الستيعاب أطياف الابلام العنوية ضمن النظام الإسلامي «المستعداد» الذي يهفون إليه



## الأيوبيون والمماليك

يظهر مسلاح الدين الأيربي، في هذا السرطة، فرويبي، في هذا السرطة، وسعة النموذج الأصل للبطان السرطية، كان مسلاح السراحية والشياء إلى المسلمية المسلمي

العالم الإسلامي، لم تفعل الممالك الصليبية سرى أنها علقت استجهائ متضاعة ضبعها. وبالوسع تتبع أثار السلسووتي، عماد الدين رَنكي، على مدينة حلب في السلسووتي، عماد الدين رَنكي، على مدينة حلب في العام 1128، وابنة نور الدين رَنكي، الذي حكم دمشق في الفترة 1136-1171، وبعد بقائد كردي الدي مكم دمشق ويلاد ما بين الفورين، وبعد بقائد كردي اديه، يديه . ويم مسلاح الدين الأيوبي، إلى مصر في العام 1189 كي يقبض على زمام الأمور هناك، وبالقطر، ترأى مسلاح الدين السلمة رمزياً في مصر عندما عزل أهد طلقاء للفاطيين بعد ذلك بستتون، وقد وسع صلاح الدين المنطقة المنتونة وتنا مسلاح وريشة، الأيوبيون، من جاذبية الدفيه السني في

أما وقد فرضت نفسها على ذلك الشطر المتشردم من

و و الترسكوت. والطلسم ( 1825)

مصر بسماحه للعلماء والدارسين من مختلف المذاهب الفقهية بالخمل سرية، مع ترك التحقق الشُعبي بالطاهبين (أل على بالأنبين يألد) يأخذ مجواء في معرواء في مصبح الحسين، حيث يُعقد أن رأس السبط الشهيد نثن مثالد. ومن مصر، لنطاق صلاح الدين لأخضاح بلاد الشام وأعالي بلاد الرافدين، فأعاد بذلك الحياة للموحدة في الشرق للمرة الأولى منذل المحمر للحياتاسي الأول. وفي عام 1877 ترح صلاح الدين المحمر المراتزاع مدينة للقدس من أيدي القرنجة.

غير أن سلالة صلاح الدين، السلالة الأيوبية، لم يُكتب لها البقاء. ففي عام 1250، قُتَل آخر سلطان أيوبي على أيدي جنده من المماليك الأتراك، الذين تادوا بقائدهم هم سلطاناً عليهم، مفتتحين بذلك حقبةً مديدة من المُكم المملوكي دامت أكثر من قرنين ونصف القرن. بعدها بعشر سنوات، أنزل القائد المملوكي اللامع، ييبرس، الهزيمة بالغُزاة المغول في موقعة عين جالوت في فلسطين. ويحلول عام 1291، كان خلفاؤه قد وحُدوا بلاد الشام، وطردوا الصليبيين، ووسعوا حدود دولشهم إلى وادى الغرات الأعلى وأرمينيا. احتفظ المماليك بأسمائهم التركية ويحقهم الحصرى في ركوب الغيل واتخاذ مماليك آخرين عبيداً لهم. لكنهم كانوا على وجه العموم، لا يتزوجون إلا بمن يجلبون من نساء مسترّقات. لأنهم إذا ما اقترنوا بنساء مطيات أو تسمُّوا بأسماء عربية - إسلامية، فقد يفقدون اعتبارهم واحترام أبناء جلدتهم لهم وحين بدأ إمداد العبيد من الأتراك الكيبتشاك (وكانوا يُعرفون بالمماليك الهجرية) بالتضوب، حلُّ محل المماليك الكيبتشاك الشركس (الذين عُرفوا بالمماليك البُرجية). هذا ولئن حاول معظم السلاطين المماليك إقامة سلالات حاكمة لهم، إلا أن مساعيهم نادراً ما كان يُكتب لها النجاح، نظراً إلى أن القاصرين منهم أو الضعفاء كانوا يُعزلون على الدوام من قبل منافسين أقوى شكيمة منهم. مهما يكن من أمر، فقد أبدى المماليك إخلاصهم للاسلام بأن رعوا العلم والطرق المسوفية، وكذلك من خلال تلك الصروح المعمارية المهيبة، من مساجد ومدارس وخانات، التي أغدقوها على القاهرة بطرازها الهندسي المميز والمنمَّق الذي يحمل اسمهم.



### الضزو المضولي

جنكيزخان في إحدى المناسبات

حاشيته. لكن يصرف النظر عما

بلغه بلاطه من ترفر وفخامة، كما

الرسمية وقد أحاط به أقراد

نفي لشرن غارات تناجحه على العدن والمتناطق الزراعية، فأسسوا أمراطوريات لها وزنها بقيادة زعماء مرعيين، لعل أشهرهم اتهاد، الذي عاث وجمسافله من قيائل الهون تهياً وهراباً في

زهماه مرعيين العل اشهرهم قيائل الذي هنا وجراباً في قيائل الهون تهيأ وجراباً في وسط أوروبا إنان الهون المادس منه المسلمين ما تشاه منه التشكيلات الفسخمة من الشؤاة المعمولين على معهوات الشؤاة المعمولين على معهوات واستخدموا قراتهم لكسر شركة قيائل من قي كل مرة وجدواً أنهم هؤلاء في كل مرة وجدواً أنهم هؤلاء في كل مرة وجدواً أنهم يتلك. وقد شُهدُ «السور العظهم» يتلك علية عالي مدهم بشأية عالي مدهم المهادة من هما من المدهم المهادة من هما المدهم المهادة المدهم المدهم المهادة المدهم المهادة المدهم المدهم المهادة المه

في مطلع القرن الثالث عشر،

ظهر تشكيل جديد بين المغول في منطقة "نائية ممادية"
للغابات السيهبريية برغامة جنكهرخمان (ن 19181227). تسلم جنكيزخمان (ادي عرف بدهائه الشديد
للعنابات عام 1206. وحين وافته المنية، كان قد
اعتباراً من عام 1206. وحين وافته المنية، كان قد
سيطر على معظم أراضي شمال المسين، وبلغت جهوبة،
سيطر على معظم أراضي شمال المحين، وبلغت متقلبة على ما
كنها استحرت في التحدد والتوسم، متقلبة على ما
كنها مالتحرت في التحدد والتوسم، متقلبة على ما
المدينة، لم تكن مالت قواعد وأسحة للوراثة وعليه،
للهدية، لم تكن مالت قواعد وأسحة للوراثة وعليه
لنائم عند ديرلات مستقلة وأصيانا كليرة متعادية،
لنائم وعدة ديرلات مستقلة وأصيانا كليرة متعادية،
لنائم وعدة ديرلات مستقلة وأصيانا كليرة متعادية،
لنائم وعدة ديرات مستقلة وأصيانا كليرة متعادية،
لنائم منها؛ منفوليا العالية، وصامال المدين، ومكله
القليمية الذهبية، والمتركزة في صوض الفولغا).

خلالاً للبوادي في الجزيرة العربية، تتصف أراضي السهرب في آسيدا الداهلية بقدر كافر نسبياً من حاجبهاً ألى السهاء إلى المساحات واسعة من الدراعي لرمي العول و البدو الهائة من حكوما تلك المنافقة بأنها منتظمة على المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المرب في بنافة المنافقة المربة من يتمافقة المربة المنافقة المربة ا

مو ظاهر من مد المبعد السغولية . كانوا منظمين اجتماعها وقق . (البورت) ناك الازركشات مشكلات فهلية ذات طابع أم ا والتزويفات السغية نقد بفي هذا العرب والأتواك أيضا، تمكن المثن غما المسلمة بعا يكحلي لشن غما المسلمة بعا يكحلي لشن غما المسلمة المسلمة . المسلمة المسلمة . المسلمة



وخانات دفطاي في منطقة أموداريا (ديدون)،

والسلالة الإيلخانية التي غزت إيران وقضت على

لم يكن المغول مجرد قبائل بدوية تتصف بالعنف ولا تعرف قلويها الشفقة، بل إن نظام الاتصالات

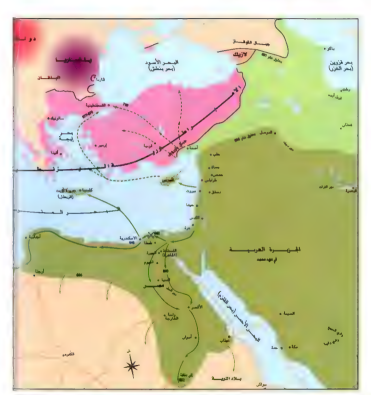
عبتيهم واطبلاعهم علني أصدث

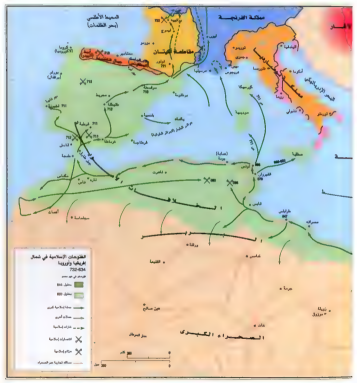
الأساليب والتقنيات الحربية،

سلطان السلاجقة في بلاد الأناضول.



# المضرب وإسبانيا 650 - 1485







الأندلس مو الاسم العربي لقسم من الأراضي الواقعة في شبه الجزيرة الإيبيرية، الذي دال لحكم العسلمين ونفوذهم طوال ما يقرب من 800 سنة. أول استكال المسلمين بالمنطقة حدث في عام 117. يمذاك عبر للمسلمين بالمنطقة حدث في عام 117. يمذاك عبر ويطال عام مضيوة جبل طارق من شمال المؤيقية. يالمؤيمة غير أن طبيعة السيطرة الإسلامية ويطال المسلمية في المنطقة، الرشاط الإسلامية ويطال المسلمية في المنطقة، الرشاط الإسلامية على المنطقة، الرشاط المنطقة بالمنطقة منطقة مناطقة بالمنطقة، الرشاط المنطقة بالمنطقة مناطقة بالمنطقة بالتنظية ويطالق المنطقة، الرشاط المنطقة بالمنطقة بالمنطقة مناطقة مناطقة بالمنطقة من المنطقة بالمنطقة بالم



القرنين الحادي عشر والثاني عشر، هما: المرابطون (1912-1919), وقدرب (1912-1929), وقدرب نهاية حكم الموخيز، تككل سائر الأمراء المسيحيين معاً، مسئلتين بذلك حقية «حروب الاسترداد». وباستثناء حكم بني نصر في غزناطة الذي مكت حدثي على 1942 كان معظم شبه الجزيرة الإيبيرية قد خرجي من قبضة العسلمين.

غداة سقوط غرناطة في العام 1492، سلك معظم المسلمين واليهود طريقهم إلى شمال إفريقيا هرياً من

محاكم التقتيش بعضيهم رضخ واعتنق السيوجية، فيما سمح لقلة قبلة منهم بالبقاء على دينهم، ولكن في ظروفر تعيَّرت بالتشدّ في تقييد حركتهم غير أن عملية «اللتمسير» وطرد المسلمين كانت قد اكتملت أو تكاد بحلول نهاية القرن السادس عشر ولم يهي من وجود للإسلام في المنطقة سوى ما خالة وراءه من آثار تقانية ليس الأ.

ارتبطات العضارة الناشة في الأنبس السلم بالتطورات الأوسع الخلقة أفي الشرق الأوسط وشمالة إفزيقا، غير أنها تميّزت علها من عدة تعرفت علية من المعارة المقترنان بعدن بالقيان معالم حية ومنارات مشرقة على ما الزمن. كما أن التراث الأدبي الذي الديمان دهداً إما الذي الديمان الذهبي المقترة إيما الزهار في المقترة الأخيرة من المتوازة بإسهامه العظيم في المتوازة بإسهامه العظيم في الديمان الديمان الديمان الديمان الديمان الذيمان الديمان المتوازة من الكنوريما كمان الأديمان المتوازة من المتوازة من

الترات الأبقى على مرّ الدهور هو ذاك المتجسّد في كتابات المسلمين والبهرور الغلسفية والمقائدية والقانونية، والتي سيكون لها أعظم الأثر في بروز النزعة السكولاتية (المدرسية) اللانينية لاحقاً في أورويا. ومن أبرز المرجميات في هذا المعدد، ابن رشه، الترفق عام 1989: وإن عربي، المترفي عام 1240 750. فقد فر آمد أفراد البيت الأموي إلى إسبانها، حيث صار واليا قبل أن يؤسس سلالة أمرية جديدة أعلنت إيمبريا وشمال إفريقيا في نهاية المطاف خلافةً ... 1812

وثمة حركتان مدفوعتان بنظرة أكثر سلفية إلى الحُكم الإسلامي، تولتا السيطرة تباعاً على المنطقة في

الذي وضع العديد من المؤلّفات الصوفية التي أثثرت عميقاً في الأجيال اللاحقة. كما أن المفكّر اليهودي الكبير موسى بن ميمون (ت 1204): عمل هو الآخر في مثل هذا الوسط المنعش فكرياً والمثالق ثقافياً إلى أبعد "



بغرناطة، مسدن مملكة غرناطة، وهي أخر مسكنة غرناطة، وهي أخر مسلامي منظم في غرب أوريا أخر المالات المتحددة في المستودة والمتحددة المستودة المتحددة ال

باحة الأسود في قصر الحمراء



## إفريقيا جنوبي الصدراء الكبرى-شرقاً

كلوة، الموقع الجنوبي المتقدم لدار الاسلام حتى الأزمنة الحديثة. كان ليلغ تعداد سكانها زهاء عشرة للغام 1005 حين امتلها الإنتقاليون في مجوع كاسع، أولل المسلمين الذين استوطائه الحالم 800 م)، كانوا من المحالمة والتجامزة والتجامزة

منذ زمن الفراعنة القدماء ومناطق أعالي النهل في شرق أيزيقها تنتمي إلى الفضاء الثقافي نفسه الذي تنتمي إليه مصر فإلوبيها اعتقاد المسيحية على يد الإرساليات القبطية اعتبارا من القدن الرائع: ويصعب أشم المصادر الإسلامية، فقد وقر النجاشي المسيحي الملاذ الأمن لمجموعة من المسلمين المضطهدين قدمت من مكة حتى ما قبل الهجيد المصديدية. وصل الفاتصون للعرب لمصر إلى حدود، أسوان عام 641، واستمروا لعدة أعالي قرين بعدما يزخفون جنوباء مانجون منطقة أعالي



النول طابعها العربي الغالب. وقد أسس سلطنة الله فيج. التي حافظت على احتكارها لتجارة الذهب إلى مطلع القرن الشامن عشر تقريباً، قوم من الرسامة سلكوا طريقهم جنرياً في موازاة عجرى النيل الأزرق. وعملت تلك السلطنة على توطيد النفوذ العربي باستقدامها قائدًا وأراياء من عصر والمغرب والجزيرة العربية.

ومما عزّز الطابع العربي للأسلام في شرق إفريقيا، قُرب النخاطق الساحلية من الحجاز واليمن، فمنذ زمن مبكر، اكتب مريّد المواشي الصوصاليون أشرف الأنساب الإسلامية جميعاً وذلك بإرجاع أصلهم إلى

شهرة النسب القرشية: وتلك نزعة سوف تتبدّى والجاهيين.
للميان بين سواهم من الرعماء الدينيين والقبليين.
وفي حين اصتـفـنت الحـريبـة، وفي بحض الحالات
القارسية، التي جاء بها الجارة، بمكانتها الاعتبارية
القاراتها بوصفها لغة «الإسلام الحق، طورت المائدة المائدة أماأ، شفهية ترقية أن تلبث أن تكتسب
آخر الأمر شكلاً مكتوباً، يعود تاريخ أول نصى كتب
المائدة السواطية إلى عام 1962، والقائدة السواطية
المهيمنة على الشريط الساطي المعتد مسافة ألف ميل،

من مقديشر إلى كلوة، هي ثمرة قرون عدّة من القضاعل بين الأفكار التي حملها معهم التجار والمستوطنون العرب والفرس، والشعوب الأصلية في الساحل الشرقي لإفريقيا التي تزاوجوا

يعدما دار فاسكو لفاما حول رأس البريخا المسالح في العام 1988، دخر البرتخاليون ويشكل منتظم العدن السواطية النزدمرة التي كانت قد نبتت على امتداد الساحل. في عام 1905، تم الاستهبالا على على كلوة واستجيحت مومياسا لأعمال السلح والنهيد ويحلول عام 1950، كان البرتغاليون قد بسطوا سيطرتهم على الساحل برمته، قد بسطوا معدونهم المنيعة في بهجا وزنجهار وغيرهما من الجزر غير أنه وزنجهار وغيرهما من الجزر غير أنه في القدسينهات من القرن السابع عشر،

استطاع الأضانيين، وهم من السلمين الإباضيين، أن يطردوهم من مسقط، ويمجدوا الشطر الشرقي من المحيط الهندي إلى حظيرة المحكم الإسلامي، وأقيا شرق إفريقها والهند، وفي القرن التناسع عشن الحدت مسقط وزنجبان لفترة وجيزة تحت سلطان حاكم واحد، هن السيد سعيد بن سلطان (1804-1886)، مما فقح الباس أصام توفين موجبات جديدة من المهاجريية، السلمين القادمين من جنوب الجزيرة المعرجية.



القرنفل وغيره من التوابل، باستخدام اللهي بلازمة طريقة طبيعة بتلك التي اللهي الرولايات التحددة الأجريكية من المنافذة بين أبناء السلطان معيد، تعرفت زنجهار لضغوط متزايدة معيد، تعرفت زنجهار لضغوط متزايدة الستخدم منزاء أسلطين المنافزة المنافزة وهدمة عزاية المنافزة وهدمة منزات محيات مخاصة المنافزة، ويعدما منزات محيد بدرها للغامة، ويعدما المنافزة من الهاجرين الفاصة، ويحدما المنافزة من الهاجرين الفاصة، ويحدما المنافزة من الهاجرين المنافزة بركان الكلير من الهياجرين معلمين إنما من الكلير من الهياجرين معلمين إنما من الكلير منافزة في منافزة في منافزة الهياجرين إنما من الكلير من الهياجرين الكلير من الهياجرين المنافزة بكل الكلير من الهياجرين إنما من المنافزة بالفراخة، والفريخة، والاستاعلية، والفريخة، والفريخة، والفريخة، والفريخة، والفريخة، والعنوجة، والعنوجة والعنوبة والعنوب



مدغل أهد البيوت الشاصة في البلدة المجرية من رئيبيان أولوب البيوت المزمرة معطية من الأخشاب التنوافرة مطية أم من الأخشاب المستوردة من البر الإفريقي، وكانت ثرمز إلى المكانة الاجتماعية لصاحب المنزل. أما الجدران، منبئية من الكبر المرحياتي، الذلك كانت بصاحة إلى صيافة دائمة المحيلية من الهيدارها بقعل الأحطار الموصوعة الغزيرة .

## إفريقيا جنوبي الصدراء الكبرى - غرباً

تفصيل من خريطة كاتالونية يصنّ ملكاً متربعاً على العرش وحوله كل الرموز والشمارات الدائة على ملكونة، رميا يكون الرسم للملك سانسا موسى من مالي، الذي بهرت ثروته معاصرية حين سافر إلى مكّة عام 1924–1838 لتأنية إلى مكّة عام 1924–1838 لتأنية الحريضة للحرية

كان انتشار الإسلام في غرب إفريقيا سلمياً إلى حد يعويد فاليديه باستخدام البيسال لأغراض النقل عبر السحرراء الكوري في نرض يرجع إلى ما قبل عام 200 مل مهلادية، كان قد أرسس شبكة متنامية من مسالك القوافل بين المغرب والساحل، ذلك العزام المناسع من السباس المعضية الواقعة ما بين الصحراء الكري والهابات الاستوانية القينية. سلمة التصدير الزئيسية من الهنوبي، كانت الذهب من باحبوكي على مفقة غير السنفال، التي ظلك لقرون عديدة المصدر الأول للخسرب الصنفال، التي ظلك لقرون عديدة المصدر الأول للخسرب

وغرب أسيا وأورويا. وإلى جانب النذهب، كانت تجرى مقايضة الحبيد وجلود الحيسوانات والنعناج بالنحاس والغضة والمشغولات الحرفية والشاكهة المجففة والأقعشة لكن ما هو أخطر شأنا من التحارة، كان بث الأفكار. فقد تغلغل الإسلام جنوبأ بواسطة المتجار والمعلمين والمتمسوفة النديس أسمناهم الشرنسيون «مُرايبوط»، نسبةً إلى

المرابطين العرب، وكان الأخيرون في الفالب من الأسر المشهورة بالتقوى والورع وتكنفها هالة من القداسة، فكانوا يقومون بدور الوسيط والحكم المتوارث بين أبناء القبائل في الأرياف

في القرن الحادي عشر، أقام المرابطون من قبيلة لمتونة اليورية مركزاً لهم في موريةانها من ألجا نشر الإسلام، من مناك شامورا الجهاد ضد ملوك غانا، متكام أكبر وأغني مرل غرب إفريقها على الإطلاق. والحماسة الإصلاحية المأثورة عن المرابطين، معلقهم شمالاً إلى شهه الجزيرة الإيبرية، حيث أعادوا توجيد إمارات الأندلس الصغيرة القادي عمار القدة المسيحية .

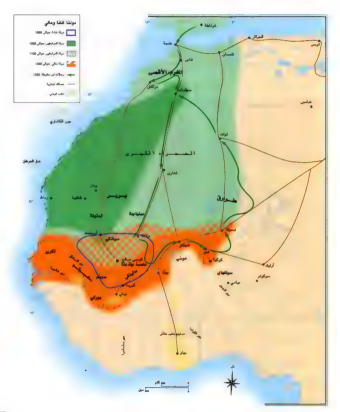
القسرية للإفريقيين جنوبي المصحراء الكبري، غير أنها كانت نادرة جدا. فقد كانت الأسر المالكة، كما هي العادة، من بين أوائل الداخلين في الدين الجديد، في الشي طالما استندت إلى الهجيئة الاعتصار الضرائب أو فرض التجنيد على المشاغر وأبشاء الطبارات الماضمة لها، ويحدون أن الجياز المسلمين كانوا قد استقرار في من الساحل (بلاد الزيز)، ومسار المقرن العاشر، فقد سعت تلك الأسر المالكة إلى الاستفادة من السعمة المفاصة بهم بحملول الاستفادة من السعمة المقانية العالية التي عموم بأن التخذت الاسلام دينا للبلاط

م اعتب الأحوال، استصرت المسالك الحطية بالتمكل وإعادة التمكل في ظل مختلف السلالات الشياحية المحاكمة، مع امتراع الشعائر والعبادات برالجرامية بالعدات والأعراف الطيلة. ومع نشوء كل والتعليم الإسلامي، بمكم معي مكامها إلى الفوز بالهيبة والاعتبار من خلال بسط رعايتهم على بالهيبة والاعتبار من خلال بسط رعايتهم على الأحصى إلى الإصباب حقاً، كان مدينة تبحكت الطوارقية الواقعة على نهر النبوير والطوارة شريحة تضعيرية تركي الإيرا، وقد الزائدات فرام من المجدد المنابئة للصحراء الكرين كما استخدت العبيد الأرقاء المنابئة المسراء الكرين كما استخدت العبيد الأرقاء المنابئة الأولانية على استخدا المنابئة على استدا

الكبري، هو مانسا موسي، طلب طاق (1807—1838). الدني محم إلى ممكة في المعاه 1848—1835 معاطأ المنفي محمل أيضم وأضع أبهة في زمان، فقرله ورامه التطبأع فيُض له أن يدرم طويلاً، ويغلاً للمودان التهلي حيث ضرب اللغة العربية جنرراً مؤللة فيه، انتشر الإسلام منا باللغات العامية المحلية منذ المراحل المبكرة بنيياً فاعتباراً من العام 1840 قويمة أو حتى في ترمن أيكر من هذا بعد، طور الدارسون والمعلمون مبهنة الإسلامية بالمثلثات والهوسا، أوسع اللغات انتشاراً في منطقة غرب الساحل

وأشهر حاكم مسلم من إفريقيا جنوبى الصحراء





#### الدول الجهادية

دان فوديو (1764). الذي كان عالم دين من أسرة الشخورت بوفرة العلماء والدارسين في مطكة غوير الهوسية المستقلة. فبعد أن هاجم دان فودير الملك لدنجه بين الشمائر الإسلامية والطقوس الوثنة اتبع السيناريو المحدي الكلاسيكي بأن هاجر إلى ما وإدا حدود المسلكة، قبل أن يعود يونين جهاداً ضد ما بين القرنين السابع عشر والتاسع عشر، خرجت إلى الوجود بالله الوجود بالله الوجود الله المتحدد ألله المتحدد ألله الله والمتحدد من المتحدد الله والمتحدد الله المتحدد الله المتحدد الله المتحدد الله المتحدد الله المتحدد الله المتحدد على وجود الإسلام ذاته في نقل المتحدد على فورات المتحدد الله المتحدد على المتحدد المتحدد



مسجد في جنّة بمالي، المسجد مُشيدً على الطراز البلدي، أي من الطين المحيور، وإذلك، فهو يصاحح دائماً إلى الترميم باستخدام نفس المواد الداخلة في إنشانه.



الإفريقية التقليدية لجهة تأليه الملوك، ومزج الطقوس ذات المنشأ الوثني برموز مستقاة من الإسلام. أتت قيادة هذه المركات، على جرى العادة، من طبقة العلماء المثقفة، أي من الدارسين والمعلمين والطلاّب، الذين كانوا قد درسوا على مشايخ الصوفية المحليين أو اعتنقوا أفكارهم الإصلاحية في مكَّة والعدينة. أما أشياعهم فكانوا من رعاة الماشية من الفولاتي المرتملين جنوباً بحثاً عن الكلاُّ لقطعانهم، والمستانين من الضرائب الباهظة التي يفرضها عليهم ملوك الهوساء وقد التحق بهم فلاحون ساخطون وعييد آيقون وسواهم من المثبوذين. واحد من هؤلاء، ويدعى إبراهيم موسى (ت 1751)، كان رجالاً متعلَّماً من الفولاني، انشرط في النضال ضد الحكام المطيين، وهذا ما آل إلى قيام دولة فوتا جالون في مرتفعات سنغامييا. والحركة الجهادية، التي استغلَّها أبناء إبراهيم موسى لالتقاط العبيد بغرض تصديرهم إلى الخارج أو تشغيلهم في المزارع، امتدت إلى فوتا تورو في وادى نهر السنغال. هناك أقام العلماء دولة إسلامية مستقلة، قبل أن تندمج مع النخب المحلية في الفترة التي سبقت مباشرة الغزو الفرنسي للمنطقة. وأشهر الزعماء الجهاديين في غرب إفريقيا، هو عثمان

الدلك وغيره من حكّام الهوسا باسم إسلام هاهر معافر، وقد حمات دعرته في ثناياها شعنة فيهة من العدالة الاجتماعية على الشعال الكلاسيكي المأثور عن المؤلفي محمد، كما جمعت ما بين الهجوم العقائدي على المؤلفية والقنديد الاجتماعي بالفسرائية غير المشورعة ومصادرة المستلكات ومؤمل المراجباري واسترقاق المسلمين ويحلول عام 1808، كانت المرحة لذ أطاحت بمعظم علول الموسا. وفي قضون العقدين

التاليين، اتسع نطاقها انتشال الشطر الأكبر من شمال نهجيريا وشمال الكاميرون في عام 1817، اعتزل دان فوديو العصل في الشأن الحام كي ينفرغ للقراءة والكتابة والتأمل، تاركأ أمر تسهير دولته لإبنه محمد بلو، الذي معار سلطاناً على سوكوتو، أقوى الإمارات الإسلامية على الإطلاق في ما أصبحت أخيراً مستعمرة تحديد بالاديطانية.

دول الجهاد حوالي 2000 و مركز لاطر الإسلام ه مركز لاطر الإسلام ه مركز لرسيدة ع مركز لرسيدة تتمارة الامرية الدول التي أسب الجهاد مع ترارمته



### المحيط الهندي إلح العام 1499

قهل مجيء الإسلام، كان المحيط الهندي جزءاً من شبكة متداخلة ومتراكبة من طُرق القجارة المطلبة والإقليمية والدولية تمتد من الصين وجنوب شرقي آسيا إلى شرق إفريقيا والبحر المتوسط.

كان يسمة دليل للتجار والمحارة وضع باللغة الهونانية في القرن الأول العلادي بعنوان: مساللة المسارة في بعنوان: مساللة التحريراء، يعنف النين من طُرِق التحريراء، يعنف النين من طُرِق التحريراء المحريراء على البحر إحريراء مثل مؤس، وفورموس، وأول كورماني القنوا، على مثل مؤس، وفورموس، وأول كورماني القنوا، كانت كورماني القنوا، كانت نتقل سلغ مواد من قبيل الأقشاء والتوابل والعبيد إلى شركاء لعم في المناطق السلطية في غرب المحيد شركاء لعم في المناطق السلطية في غرب المحيد المناطق المناطقة والمناطقة المناطقة عنوا المناطقة المناطقة عنوا المناطقة الأعجر المحيد ويوبيكريون المناطقة المناطقة عنائي غرب المحيد ويوبيكريون (أدوليس وأوبونة في بلاد أقشرم بالعبدة)، ثم يُحاذي ويرسكريون (أدوليس وأوبونة في بلاد أقشرم بالعبدة)، ثم يُحاذي ويرسوريون وألمانية عن المؤدية المناطقة المؤدية المناطقة المؤدية المناطقة المناطقة عن المناطقة المناطقة المناطقة عن المناطقة المناطقة عن المناطقة المناطقة عن المناطقة المناطقة المناطقة عن المناطقة المناطقة عن المناطقة المناطقة المناطقة عن المناطقة المن

ساحل شرق إفريقيا مروراً بمونوثياس القريبة من جزيرة بمبا إلى أن يبلغ متنها، في رابطا (التي لم يكتشف موقعها بعد، وإن كان يُطن أنها باغامويو على ساحل تنزانها العالهة), أما الطريق الثاني، فكان ينحرف نحو السواحل الشمالية الغربية للهند ليصل

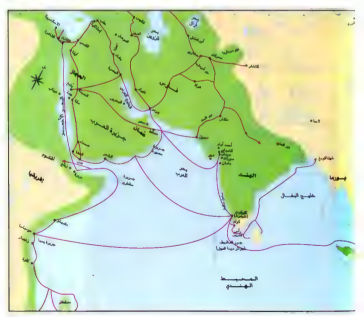




إلى باريقازا (برواش) ثم يتجه جنوباً نحو موزيريس كراغانور وكومار (رأس قمرين).

كانت تحكم حركة تنقل البشر والبضائع دورة الرياح الغرسمجية الفركدة في المحيط الهندي تدوم الرياح الشمالية الشرقية المعتدان، أو الرياح الموسعية المشتوية، قراية نصف السنة (من شهر تشريت الأول) توفعو إلى آذار إصارين)، قبل عصر الملاحة

بقوة المحركات، كانت الرياح الموسعية الشمالية الشرقية هذه تسمح لمراكب «الدفر»، ذات الأشرعة الفسخمة المثلثة الشكل (الأشرعة الللأنتية)، العربية والفارسية والهندية، بالإيمار من عدن إلى كونشين مثلاً وقد نشرت أشرعتها على نحو يضع المركب أدني ما يُمكن في اتجاه الربح، فكانت تتاجر وتتسوق على



امتداد ساهل ماليار الهندي في عكس انجاه الروح، قبل أن تحود أدراجها وقد انتفخت أشرعتها عن آخرها. أما الرياح الدوسية الجنوبية الغربية التي تحمل معها الأطمار إلى غرب الهند، وتركّد طقماً عاصفاً، فكان من المستحدث تجذّبها قدر الأمكان.

في القرن السابع، كانت العوالم التجارية القي جاه الدليل اليوناني، «مسالك الإبحار...»، على وصفها قد اندثرت منذ أمد يعيد، ووقعت المرافيء وطُرِق التجارة في غرب المحيط الهندي في حماة التنافس المحتدم بين الأموراطوريتين البيزنطية والساسانية (الغارسية).

أمور سلجوقي متربع على عرشه. 
محكم ومور السلامقة عند نهاية 
الطرف الغربي من مطريق الحيري، 
قد أنوح لسلاطينهم أن يتوقوا ملحم 
الترف ويتندموا بالكماليات من 
قبيل أجود أنواع الصرير السيني 
والمجوهرات من أسيا الوسطى 
والمجوهرات من أسيا الوسطى 
والمجوهرات من أسيا الوسطى 
القرن القارن القائل عشي



فقد سائد المهدرتطوين الشارات المبشية على جنوب الجزيرة العربية المطلاقة من موانيم على اللعجر الأحمر، هيف أحمد أل الفرس سيطرتهم على الطعيج (البحرين) والساحل المبتويي للجزيرة العربية (من عدن إلى مُسُحاراً إلى داباً) وما يبني ضائون الأمواطوريتين، كانت مذاك فريش، التي ستكون من أوائل المتعاطين الجارة الدرية من السلمين في خلافها يمكة

ابتعد المسار المبكر للفتوحات الإسلامية والتوسع الإسلامي عن المعيط الهندي واتجه أكثر نحو الهحر المتوسط (بدر الروم). غير أن السلالات الداكمة الإسلامية المتعاقبة بذلت جُهدها للفوز بالهيمنة السياسية والاقتصادية على المحيط الهندي وكان استيلاء الأمويين على ديبول في بلاد السند عام 712، الخطوة الأولى في هذا السبيل. وفيما بعد، عندما أنشأ العبّاسيون عاصمتهم بغداد عام 762 على نهر دجلة وصار لها بواسطة مجراه منفذ إلى الغليج عبر البصرة، اكتسبت التحارة البحرية الاسلامية زخما مضاعفاً، وكذلك عمليات الاستيطان من سواحل شرق إفريقيا إلى جنوب الصين. ومشاهدات البكارة التي جُمعت في كتاب «أخبار السند والهند» (حوالي 850)، تُعطينا لمحة عما كانت عليه رحلة تجارية بحرية نموذجية ذهابأ وإينابياً من سيراف (جنوبي شيراز) إلى كانتون في الصين أيام العباسيين. ولنا شاهد حى على مجريات النشاط البصرى أنذاك في الجنوب الغربي للمحيط الهندى، الممتد من الجزيرة العربية إلى شرق إفريقيا، في كتاب «مروج الذهب» للمسعودي (ت 928).

في عام 980، استواي القاطعيون على مصر وأسسوا مدينة القاهرة، فتكتّراً باللك تحدياً سياسياً وتجارياً خطيراً للعباسيين. نجح القاطعيون في تصويل وجهة التجارة في غرب المعهدا الهندي من بغداد والطفيع إلى المسالية، الدوالطفيع إلى المسالية، المسالية، الأهمية القطعمين، الأبويهون أولا ثم المسالية، الأهمية التجارية لمصر وحافظ على الطريق التجاري المعتد من المحر الأحدر إلى غرب المحيط الهندي، هذا وتسويل تعقد شبكة التجار المتخذين من الفسطاط قاعدة لهم، التي مصر شمال أفريقها بالهند عبر المحيط الهندي، في القرة المعددة من القرن الحاري عشر إلى القرن في القرة المعددة من القرن الحادي عشر إلى القرن

وقد استُكملت السيطرة السياسية والاقتصادية للسلالات الاسلامية الحاكمة في الشرق الأوسط على الطُرُق التحارية في المحيط الهندي بتنامي الحاليات المسلمة وتكاثر المحطات التجارية وحتى قيام الدوبلات المستقلَّة هنا وهناك على امتداد المناطق الساطلية. وثمة العديد منها تملك تواريخ معقدة ومتشعبة ما زالت بحاجة إلى درس وتمحيص. فساحل إفريقيا الشرقي بشعوبه الناطقة بالسواحلية، كانت له أوامس متعددة ومتنوعة بالمزيرة العربية والظبح والهند. فالمساحد والمقاير الإسلامية في شانفا تعود زمنياً إلى النصف الثاني من القرن الثامن الميلادي، وهناك شواهد على وجود أسر حاكمة إسلامية مطية وأمساكها حيداً بالمستوطنات المسلمة على حزر بميا وزنجيار ومافيا وكلوة في الفترة 1000-1650. والعديد من هذه المجتمعات كانت مزدهرة حين زار المنطقة الرجالة ابن بطوطة في العام 1331 من طريق مقديشق

كذلك يُعدُ ابن بطوطة مصدراً ثراً للمعلومات بشأن وجود المسلمين على امتداد ساحل الصبين الجنوبي، وصولاً إلى قوائزو (زيتون) التي وصلها عام 1347. في قوانزو توجد جبَّانة ومسجد (يعود تاريخه إلى العام 1009 تقريباً)، يدلاًن على وجود جالية مسلمة في ذلك المرفأ التجاري. كما يُستدل على تواريخ الحاليات المسلمة في جنوب شرقي أسيا من بيانات التجارة عبر المحيطات، في القبرن الخامس عشر، كيان المركز التجاري في ملقا على ساحل الملايو قد برز كأهمُ معطة بحرية في شبكة التجارة الإسلامية الضخمة في المحيط الهندي، حتى إنه بزَّ المراكز التجارية الأخرى في جاوه وسومطرة. كان عدد المسلمين في ملقا كبيراً جداً، وكانت لهم علاقات وارتباطات قوية بالتجار والمرافىء في غرب الهند مثل كامياى (قوجارات). ومن سخرية الأقدار أن ابن ماجد، البحار الذي كان له القضل الأكير في إرشاد فاسكو داغاما عبر المعيط الهندي عام 1498، قدَّم لنا وصفاً غير مستحب اطقا هذه. سقط المرفأ في أيدي البرتخاليين عام 1511، وبذلك أرست أول قوة بحرية أوروبية دعائم وجودها المستتب في المحيط الهندي.

#### المحيط الهندى 1500 - 1900

المصن القائم عند مدخل المرعأ في مدينة مسقط، بناء في الأصل البرتغاليون خلال القرن السادس عشر في نفس الموقع لعصن أقدم عهدأ استطاعت حامية الحصن البرثغالية أن تصمد في وجه هجمات العثمانيين، لكنها اضطرت إلى الاستسلام للإمام العُماني سلطان بن سيف عام 1850



كان البرتغاليون في الطليعة، فاستولوا على كلوة واستباحوا مومياسا عام 1505، قبل أن يقيموا قواعد لهم في زنجيار ويميا. في العام 1509، هزم البرتفاليون أسطولاً مصرياً - هندياً مشتركاً لاحتلال غوا على ساحل ماليار الهندي. وفي عام 1515، استولوا على ملقا، وفي العام نفسه انتزعوا هُرمز المطلَّة على الخليج. غير أن الهيمنة البرتغالية ما لبثت أن انحسرت المالح هيمنة الهولنديين، الذي سبق وأن حاول البرتغاليون استبعادهم من تجارة الفلفل والثوابل المريحة. تغلُّب الهولنديون على البرتفاليين في أمبوينا عام 1605، وهكذا انتزعوا منهم باندا عام 1621، وسيلان (سرانديب، أو سرى لانكا حالياً) عام 1640، وملقا عام

البحار الجنوبية، ومنها انطلقوا إلى مزيد من التوسُّم.

كانت رحلة فاسكم داغاما حول رأس الرحاء الصالح عام 1498 حدثاً فاتماً لعصر جديد؛ حدثاً مدوياً وضع نهاية لاحتكار المسلمين التجارة في المحيط الهندي، وقتح البناب على مصراعيه لدخول الأميراطوريتين البريطانية والهولندية إلى جنوب آسيا وجُزر الهند الشرقية. وقد استُهلت حقبة الاستعمار الأوروبي بإنشاء التجّار المفامرين معطات تجارية لهم في





عندما أخذ البريطانيون برسكون أقدامهم في الهند، شرعوا باستحضار طرزهم المعمارية الفاصة، كما ترينا هذه اللوحة بالألوان المائية لإحدى الدور المشيدة في شابرا عام 1798.

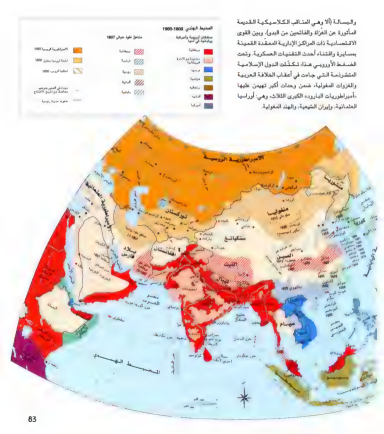


الحادي والعشرين، نستطيع القول إن رحلة فاسكو دا غاما تمثل عملية بلغت نروتها في «العولمة».

ثمة عاملان تقنيان دفعا بقوة كل ثلك التحولات، وهما: أشرعة أفضل وملح البيارود. إن وجود البرتغاليين على الساحل الشرقي للمحيط الأطلسي قد حدا بهم إلى تطوير مراكب بحرية متينة بما يكفى للصمود في وجه الأنواء الأطلسية العاتية، والإبحار على مسافة أدنى من مهب الرياح من مراكب الدَّهُو العربية ذات الأشرعة اللأتنية. كانت السفن البرتغالية أضخم بدناً وأكثر ثياتاً من مثيلاتها العربية أو الفارسية، وهكذا تسنَّى لها أن تنقل حمولات أكبر وتُبحر لمسافات أطول بعد. وقد جنّب المرور بالطريق الجديد الذي يدور حول جنوب إفريقيا قاصداً جُزر الهند، المرور بالمسالك التجارية المعهودة في غرب أسيا. فكانت البضائع تُنقل من جنوب أسيا وجُزر الهند، بما فيها التوابل والأقمشة والسلع النفيسة، إلى ليشيونة رأساً. وهذا ما عاد بالثراء على التجّار البرتغاليين، نظراً لتقليصه عدد المستفيدين المباشرين من التيادل التجاري بين أوروبا وآسيا، ومن هؤلاء

ثجار البندقية وجنوى مأن كانوا يمغرون مياه المتوسط الشرقية جيئة وذهاباً، ناهيكم عن التجار المسلمين الذين كانوا ينقلون البضائع براً. أما ثورة البارود فكانت، شأن الثورة في تقنيات الملاحة الشراعية، عملية تدرّجية، وكانت مثلها بعيدة الأثر من حيث نتائجها. فمع تطويس المدافع، لم تعد الحصون الحجرية منيعة كفاية أوعصية على السقوط. وهذا ما أعطى الأفضلية المسكرية للقوى المسنة التنظيم، القادرة على تحمل أعباء الاستثمار المُكلف في مضمار المدفعية والأسلحة النارية. ومع استمرار التقدُّم في مجال التكنولوجيا العسكرية، طرأ تحوّل على ميزان القوى بين الطبقات المحاربة التقليدية، التي ترتدي البراعة الحربية عندها رداء التلاحم

القيلى والشرف والسمعة



## صعود العثمانيين حتح 1650

عدلت المظرة الكبرى في التوسّع إلى المتوسّع المطابق المطابق المعلمان إليّان حكم السلطان الأولى المعلمية المعلمية الليمة أدامة مسرل الأسطول الميسي المطابق إلى المطابق إلى المطابق إلى المعاملية إلى المطابق إلى المعاملة إلى المعاملة إلى المعاملة إلى المعاملة إلى المعاملة إلى المعاملة المعاملة

لا جدال في أن الأموراطورية العثمانية كانت الأوسع تنطأة والأيمد نفوذاً من بين سائر الدول الإسلامية جيمها ققد بدأت ترسمها الشرك لركارة حدودية تشن قارات على الأراضي البوزنطية من بثينيا بالقرب من بعر مرحرة في وقت مبكر من القرن اللالثاث عشى في العام 1242–1243، أنزل المغول الهزيمة بالسلاجقة، وجعلوا منهم مقطعين تابعين لهم، وهذا ما يضع بأعداد متزايدة من البدو الأنزال إلى اسها المسلمري بعشا عن الكلأ والفنيمة. وأنّى انهيار المولة السلمري بعشا عن الكلأ والفنيمة. وأنّى انهيار المولة السلموقية إلى الفضافي،



ومنها دويلة الأتراك العثمانيين، الذين انقلبها بعد استيلانهم على يورسة والتغاداها عاصمة أنه في العام 1326 لأعين على يورسة والتغاداها عاصمة أنه في العام الدون المرافق والمين المين ا





متعاقبة قامت بها أهادف شقى بين ديل الانبينة وأروزنك، ومنها نابواي، والبعندية، وزراسلفانها، ويسربها، وجندي، في صداً التقدم العضائي داخل أوريدا في عام 1858، سقات القسنشيئية في أيدي قرات محمد القاتم، منا ألهب التطلعات الأمراطورية الدي العضائيين ويؤر لهم الأرضية لديد من الترسية. في عام 1821، انتزع العضائيين يقاواد من المجريية، ويخطل مام 1822، اكترا قد وصلوا إلى أبواب فيينا، ويحطل مام 1822، التراك العضائيين قد أمكموا السليمان القاترين)، كان العضائيين قد أمكموا فيضتهم على مساحة شاسعة من التراب الأوروبي تمتذ من شه جوزية القرم إلى جذبي اليونان

لكن انتصارات العثمانيين كانت أشدٌ دوياً بعد في ديبار الإسلام مشها في أوروبنا. فيبعد أن هرموا الصفويين في كالديران عام 1514، عمدوا إلى ضم شرق الأناضول وشمال بلاد الرافدين، مما أتاح لهم التحكم بطُرُق التحارة في أسيا الوسطى ما بين تبريرًا ويبورسة. في العام 1516-1517، تمُت للعثمانيين الغلبة على الدولة المملوكية في سورية ومصر، الأمر الذي منحهم مفاتيح السيطرة على الأماكن المقدسة في الحجاز ويتطويرهم الفنون الملاحية اليونانية التي اكتسبوها من أسلافهم الروم، تنطُّح العثمانيون لمقارعة قوة البندقية في شرق المتوسط وتحدّي سلطان إسبانها الهابسيورغية في غرب المتوسط، واستولوا تباعاً على الجزائر (1529)، وتونس (1534-1535)، وجربة (1560)، وجزيرة مالطا الاستراتيجية، آخر معقل للصليبيين (1565)، فضالاً عن جزيرة قبرص (1570). هذه السلسلة من الانتصارات البحرية، أثارت في آخر الأمر هجوماً مضاداً ناجِماً. وبالفعل، استُقبلت هزيمة العثمانيين البحرية في معركة ليبانت عام 1571 يحقاوة بوصفها نصراً مؤزراً للعالم البسيحي. هذا ولئن أعاد العثمانيون تجديد أسطولهم البحرى وانتزعوا تونس مجدداً عام 1574، إلا أن توازناً في القوى ساد المتوسط، ارتسمت معه الحدود التي بقيت تفصل الأراضي الإسلامية في الجنوب عن الأراضي المسيحية في الشمال.

ووجه المفارقة هذا أن السلطنة العثمانية في بواكير أيامها كانت إسلامية من الوجهة النضالية،

خلفت السلاجقة، إلا أنها كانت كذلك وريثة الأعراف والبُنى العائدة إلى الأميراطورية الرومانية -البيزنطية التي حلَّت مجلها. ويحكم امتدادها بين البلقان المسيحي والتخوم الغربية لدار الإسلام، فقد عملت الدولة العثمانية كجسر بين حضارات متنافسة. ونظراً لقُربها من القسطنطينية، التي طالما كانت هدفاً للفتح الإسلامي، اجتذبت السلطنة التي تحكمها أسرة «العثمثلي» العديد من الغُزيُ (مفردها غازي، وهم المحاربون الصلحاء) الساعين إلى المجد السماوي في جهاد النصاري. هؤلاء الوافدون والرعويون الأتراك اتصفوا بالتحامل على القرى والبلدات المسيحية في الأناضول، وريما يكون بعضها قد لجأ إلى الدهول في الدين الإسلامي تماشياً للاضطهاد. غير أنه كان من بين الوافدين أيضاً دراويش وأعضاء من الطُّرُق الصوفية من أسيا الداخلية، مثل حاجًى بكطاش (ت 1297)، الذي كان يُنادي بصيغة خاصة به من الإسلام تميل إلى مزج المعتقدات الإسلامية، السنية والشيعية كلتيهما، بالمعتقدات والممارسات المسيحية، مما سهل على الشعوب الناطقة باليونانية والأرمنية عملية المضول في المديس الإسمالامس. وقد دعم المولاة العثمانيون هذه العملية بإبعادهم الأساقفة والمطارنة عن أبرشياتهم، الأمر الذي ترك المسيميين بلا قادة عملهاً. وكذلك باستبدالهم المؤسسات الأرثوذكسية من مستشفيات ومدارس ومياتم وأديرة بمؤسسات أخرى إسلامية يقوم على تسييرها علماء عرب وقرس، وأم ينقض القرن المامس عشر إلاً وكان أكثر من 90 بالمئة من سكَّان الأناضول قد صاروا مسلمين، وإنَّ بقيت ثمة أقليات لا يأس بها من النصاري واليهود في المدن. وإذا كان الفلاحون هم من تأسلم في الأغلب الأعمّ، فإن طبقة النبلاء والموظفين المدنيين العائدة إلى النظام الأمبراطوري القديم اندمجت في الجيوش والإدارات العثمانية، مما أضفى على الدولة طابعاً بيزنطياً مميزاً. صحيح أن قدراً من الاستقلال الديني كان مسموحاً به عبر تطبيق النظام الملّى، الذي تحكم الأقليات الدينية بموجبه نقسها بنفسها، إلاً أن الأميراطورية العثمانية كانت على درجة فائقة من المركزية. وفي المناطق الإسلامية الأخرى (بما فيها بعض الولايات والسناجق

لكنها شديدة التأثر بالثقافة اليونانية. صحيح أنها

العربية التي كانت خاضعة الأشكال أقل إحكاماً من السيادة العثمانية)، كان تطبيق الإسلام على صعيدي القانون والمجتمع تطبيقاً ذاتياً في واقع الأمر. كان الولاة يُعيِّنون القُضاة، لكنهم في معظم مناحي الحياة الأذرى، كانوا بدعون المؤسسات والمرافق الدينية تنمس وتزيهر على نحو مستقل، ومنها المساجي والمدارس حيث يتم إعداد رحال الدين، وشبكات الزوايا والتكايا الصوفية، ونقابات العرفيين التي غالباً ما كبانت على صلبة وثيقة بها. على أية حال، إن العثمانيين، وخلافاً لأنظمة الحكم الإسلامية الأخرى، كانبوا يشرفون على المجتمعات التي يحكمونها ويضبطونها ويقولبونها فبإذاكان السلاطين خاضعين نظرياً للشريعة الإسلامية، غير أنهم كانوا يردفون الشرائع السماوية بالفرمانات الهمايونية التي تتلاعب بمكانة وواجبات جمهم الرعايا، بما في ذلك أدكام الليباس. لقد أخضعوا العلماء والزوايا الصوفية والنقابات الحرفية لسلطة الدولة بإملائهم التعيينات والتصنيفات والأدونات إملاءً. كان المجتمع ينقسم إلى طبقتين: طبقة الحكَّام وطبقة المحكومين، والفارق الرئيس بينهما هو حق الكَّام في استغلال ثبروات المحكومين عير فبرض المكبوس والضبراتب عليهم تظرياً، كانت الأرض كلها مُلكاً شخصياً للسلطان (جفتك). والنُّخب الحاكمة لم تكن محصورة فقط بالباشوات والبكوات والأعيان الذين يقبضون على مقاليد السلطنة في الولايات، بل كانت تضم كذلك عاثلات يونانية أرستقراطية، وسلطات كنسية، ورجال مصارف بارزين من اليهود والأرمن، فضلاً عن أسر أميرية من البلقان.



قُصد من هذا الرسم الشغصي للسلطان سليمان، تقديمه إلى أنداده من ملوك أوروبا. إذ لم يعند سلاطين بني عثمان أن يعرضوا رسومهم الشفصية على رعاياهم إلا في زمن متأخر من القرن التاسم عشر.

### الأمبراطورية العثمانية 1650 - 1920

حين وصدل المنظام العثماني إلى أوجه في القرن السادس عشر، كان نظاماً فعَالاً وغاية في النجاعة. إنما كانت تشويه كلكك نقطة ضعف كبرى، ألا وفي نظام الوراثة. في المجتمعات التي تغلب عليها البدارة. يكون لفياب نعا محدد للوراثة منطقة الدارويشي



عبد الحميد الثاني هو السلطان العثماني الأحير الذي تستّى له أن يُحارس سلطة تطبح علي الأموراطورية، كان ملكا مستبداً وعدوا للحريات السياسية، إلا أنه شيخ مع ذلك الإسلامات التطبيعية والقصادية







وزراء انعدمت في قلويهم الرجمة، أمشال محمد كويرولو (م 1656-1661)، وكان ابناً لرجل نصراني من ألبانيا، وابنه أحمد (ح 1661-1676)، مما أثاح التوسم أكثر إلى الشمال من شبه جزيرة القرم، لا بل وضرب حصار ثان (بعد موت أحمد) على فيينا عام 1683. لكن تبين أن سيرورة الانحطاط عملية لا رجعة فيها. فتدفَّق الفضة الإسبانية من الأميركيتين خلق تضخيباً هائلاً ألحق الأذي بالطبقات ذات العلاقة بالتجارة، وكذلك بقدرة الحكومة على الصرف على الجنود الذين كان سلاحهم الحديث من بنادق وبارود يتطلُّب مبالغ نقدية لا غذائم حرب. وهكذا كسب ولاة المقاطعات والإيالات المحليون سلطات على حساب المركز، فاكتروا جيوشاً شاصة لهم وضاعفوا الضرائب لجيوبهم. والإنكشارية الذين كانوا قد شكَّلوا كياناً ينعم بالامتهازات داخل الدولة ذاتها، انغمسوا من جانبهم في إساءة التصرف ومحاباة الأقارب على نطاق واسع. وتنازلُ الحكومة عن الأراضي الذي كان من المضروض أن يستحش البزراعية، تحوَّل إلى مرّارع شراجية لاعتصار الضرائب ليس إلاً، مما دفع بالمزارعين إلى الشخائي عن أراضيهم وتكوينهم عصابات من قطاع الطرق الريفيين أو من المهجرين إلى المدن المكتظة أصلاً بسكَّانها والمعرَّضة لتقشَّى المجاعة والأويئة واضطراب حبل الأمن. وجاء تطبيق النظام الملاج الذي يتيح للجاليتين المسيحية واليهودية (وللشيعة في العراق) درجة عالية من الاستقلال الإداري، ليقوض شرعية الدولة من خلال منحه التّجار الغربيين امتيازات، وتشجيعه المسيحيين في اليونان والبلقان على التطلُّع نحو أعداء السلطنة -روسيا وأوروبا الغربية – طلباً للمساندة والحماية.

يانتظال مركزيتها على الصميد الداخلي، ألبتت
السلطنة العثمانية أنها ليوس صنوأ لدول أوروبا
الصاعدة، التي كان نظامها المسكري والاقتصادي قد
بدأ يجنى القوائد من الثورة في مضمان الفكر الطمي،
وخلال المعقدين من القرن السام عشر،
قطعات الدول الأوروبية أشواطأ يالغة الشأن على
المساب الأموراطورية المثمانية، قما بين عامي 1684
الواقعة شمالي الدانوب وأتهمتها بهلاد الصرب عام
الاقوائد واستور على السامانية والمحتل إلى المحرب عام
الاقوائد واستورا للبنانية على الساحل الداناب

وتمكّن الروس بفضل جيشهم الذي جرى تحديثه مؤخراً في عهد بطرس الأكبر، من الاستيلاء على آزوف في شبه حزيرة القرم. ولئن استطاع العثمانيون استعادة يعض من هذه الأراضي المفقودة خلال التصف الأول من القرن الثامن عشر، إلا أنهم كانوا عاجزين على المدى الأبعد عن ابقاف مدّ التقدم الروسي. في عام 1768، شرع الروس بحملة جديدة، فاحتلوا موادافيا وولاً شيا (شمال رومانيا) والقرم ويموجب الشروط المُهينة لمعاهدة «كوتشوك كيناركا» المبرمة عام 1774، أجبر العثمانيون على منح روسيا موطىء قدم على البصر الأسود، والسماح لها بحرية الملاحة والتجارة فيه مع إمكانية الوصول إلى البحر المتوسط، فضلاً عن فتح أبواب التجارة البرية أمامها في ولايات السلطنة حميعاً، الأسبوية منها والأوروبية، وفي حين طُلَّت مولدافها وولاً شها تحت السلطة العثمانية من الناجية التقنية، إلاَّ أنَّ ما جازتاه من حكم ذاتي متزايد جعلهما عُرضة للتلاعب الروسي بهما. ولسوف يتعوُّل بند شرطى أدخل تحت ضغط روسى يقضى بجناء كنيسة روسية في استنبول إلى حق عام في أن تتدخل روسيا لصالح جميع رعايا السلطان من المسيحيين

بيد أن تدفق الأفكار الذي جاء في أعقاب الانتصارات الأوروبية كان، في حقيقة الأمن أشدُ وقعاً وإعصاراً من الهزائم العربية. فاحتلال نابليون بونابرت القصير الأمد لمصر عام 1798، جاء ليبذر بذور الفكر العلمي والتحوّل الثوري في أغني ولايات السلطنة، لكن أكثرها تعرّضاً للإهمال. لقد فتح تابكيون بإنزاله الهزيمة في أمراء المماليك الجُدد، الذين يحكمون مصر تحت جناح السلطنة العثمانية، الطريق أمام تغلغل الأفكار الغربية في ظل أسرة حاكمة تأخذ بأسباب التحديث وطرائق العصرنة، هي أسرة محمد على (ح 1805-1848)، الضابط الألباني الذي استولى على السلطة عام 1805، جاعلاً من نفسه حاكماً مستقالاً في كل شيء إلا بالاسم. والمطامع الاستعمارية لفرنسا بعد عودة الملكية إليها، أفضى إلى خسارة العثمانيين الجزائر اعتباراً من عام 1830، وإنشاء محمية في تونس عام 1881. ورياح النزعة القومية التي عصفت بأوروبا غب الثورة الفرنسية، وصلت إلى الجاليات المسيحية في البلقان، بدءاً بثورة

الأرثوذكس

الصيرب (1804–1813)، فحرب الاستقلال اليونانية (1821-1829)، ويلغت ذروتها في معاهدة سان ستيفانو لعام 1878، التي أُحير العثمانيون بمقتضاها على منح الاستقلال لبلغاريا وصربيا ورومانيا والجبل الأسود. ولم يتأجل الفصل الأخير من تقطيع أومنال السلطنة إلاً يسبب التنافس بين القوى الأوروبية، وقيام بريطانيا وفرنسا بمساندة «رجل أوروبا المريض» ضد روسيا في القرم (1854–1856)، فيما راحت النمسا تتنافس وروسيا على البلقان. في عام 1911، غزت إيطاليا ولايتي طرابلس ويرقة، مكرهة العثمانيين على التنازل عنهما لها. وفي عام 1912، انتزعت القرى البلقانية مجتمعةً، وهي صربيا وبلغاريا واليونان والجبل الأسود، ما تبقى من أراض عثمانية في أوروبا، باستثناء قطاع من الأرض حول استنبول، وذلك قبل أن يدبُّ الخلاف بينها. وفي شهر أب/أغسطس 1914، انفجر النزاع بين الدول الأوروبية

على البلقان في صورة حرب كونية، اصطفت فيها السلفة الضائبة إلى جانب التمسا وأأمانيا في وجه بريطانيا وفرنسا وإبطالها وررسيا رجات هزينة حرب للمورف في العام 1918، وعلم السلطان عام 1922. والغاء المثلاثة الإسلامية عام 1924 مناهبكم عن تبادل السكان، بين تركها واليونان في العام 1921 تشريل شار الشهابة على الأميراطورية العلمانية.

قصر مضولة يجبة في استغيال أن واجهة هذا القصر العني عمل الطراز البندقي الكلاسيكي، "مثان بالهي القصور التي يؤيت للبلاليين القضاميين في القرن القاسع عشر النام عن مدون تحرّل كبير في الترجة القفافي، إذ راموا يتطون عن بزعتهم السابلة إلى القرائة ويُجاهرون بنا يملكون عن جاه وسطرة على غرار طرف أوروبا



#### ايران 1500 - 2000

1722)، التي اتخذت من المذهب الشيعي الاثني عشري ديناً للدولة. ومؤسَّس الأسرة الصفوية هو الشيخ صفى الدين (1252–1334) الذي كان شيخاً صوفياً ومجدّداً للولاء السنَّى، وقد استهلَّ حركة من الإصلاحات بين القيائل شرق الأناضول وشمال غربي إيران. أما خلفُهُ الشاء إسماعيل (1487—1524)، فقد أحيا الأمال الأخروية الشعبية في فترة الفوضى التي سادت عقب

بأن أعلن نفسه «الإمام المستور»، أو المخلّص المنتظر لدى الشيعة أتناحت هنذو المركبة، وفي مقدمتها عصبية مُرعية من المعاربين يُعرفون بـ«القراباشي»، أي أحسماب البرزوس الصهباء (نسبةً إلى العمامة الصراء التى

كانوا يعتمرونها)، أتاحت للشاه إسماعيل، الذي كان أعلن نفسه ملكاً في تيريز عام 1501، بأن يُخضع الأمره مُعظم الأراضي الإيرائية في غضون العقد التالي.

بالرغم من أن سلطان البولة الصفوية من عاصمتها الجديدة الرائعة أصفهان التى بناها الشاه عباس الأول (1588–1629)، لم يكن مطلقاً لاعتمادها في ممارسته على شبكة من «الأويماق» (شيوخ القبائل الصغار)، وعلى نظام الإقمااع التقليدي في الزراعة الفراجية، فإن استراتيجية الاندماج الديني التي اعتمدها الصفويون منحت إيران طابعها الشيعى المميز الذي ما برحت تحتفظ به إلى يومنا هذا. ما إن أدى القزلباسي المهمة المنوطة بهم حتى هفت نبرة التشديد على مزاعم إسماعيل «المهدوية»، واستُقدم فقهاء شيعة من سورية والعراق والبحرين والإحساء لإعلاء شأن الصيغة «الرسمية» من الشيعة الاثنى عشرية، وسؤداها أن عودة الإسام المهدي المنتظر مَرْجَلَةً إِلَى أَجِلَ غَيْرَ مَسْمِي، فَقَمَعَ الْمَدُهُبِ السُّنَّى، ودُنُست أضرحة الأولياء الصوفيين، وأفردت الغانقانات لاستعمال الشباب الشيعة. كذلك تعرَّض

بدأ تاريخ إيران الجديد مع السلالة الصفوية (1501– انهيار الدولة التيمورية

الشاه سليمان ويعض خاصّته، فسلا عن شيوف غربيين، يظهرون هذا على خافية منظر طبيعي من النمط الأوروبي الشاعري. كان المكام الصفويون يصدرون السجاد والحرير إلى أوروبا، وكذلك الآنية الغزفية من تصميم حرفيين مسيين إلى أسراق الغرب لقد

أقلعوا عن إبداء ذلك العداء الديثي

المعهود حيال تصوير الأششاص

بالزعم أن الإمام على، الذي يبجكه

الشيعة، كان هو نعسه رساماً

وخطاطأ أيضا

وفي عهد السلالة القاجارية (1779-1925)، تعززت قدرات العلماء الشيعة بفضل الزكاة والخمس التي كانت تُدفع إليهم مباشرةً، في حين منحتهم رعايتهم للمزارات والأوقاف عائدات إضافية من إيجار الأراضي والمساكن. إن وجود أثنين من أهمّ المزارات في كريلاء والنجف بالعراق الخاضع للسيطرة العثمانية، وفر لهم قاعدة لممارسة السلطة خارج نطاق الدولة. فشعائر الجداد التي تحيى ذكرى استشهاد الإمام الحسين في كريلاء ومجالس العزاء المقترنة بها، أضحت معالم مُميِّزة للتديُّن الشعبي، وجعلت من العقيدة الشيعية مكرِّناً أساسياً من مكوَّنات الهوية القومية الإيرانية.

اليهود والزرادشتيون لعمليات «أسلمة» قسرية. وجرى

ثنى النباس عن الحجُّ إلى مكَّة والاستعاضة عنه

بـ«زيــارة» مـزارات الأنَّمة الشيعة الثي تُغدق عليها

الأموال يلا حساب. وفي القرن الثامن عشر، وإثر تفكك

الدولة الصفوية، مرَّت إيران بفترة من الأضطرابات

كان فيها العثمانيون والروس يسيطرون على الشمال،

وزعماء القبائل الأفغان والأفشار والزند والقاجار

يتنافسون على السلطة في الجنوب. ولثن قام نادر

شاه، الزعيم القبلي الأقشاري الذي أعلن نفسه شاهاً

عام 1736، بكبح جماح العلماء الشيعة، إلا أن القلاقل

التي عمَّت القرن التاسع عشر سمحت لأولئك العلماء

بحيازة قدر أكبر من الاستقلال المؤسساتي بالمقارنة

مع نظرائهم السُّنَّة.

ولماً بدأت الضغوط تشتد على إيران من جانب روسيا ويريطانيا في القرن التاسع عشر، سارع العلماء إلى تصدر الصفوف في المقاومة الوطنية. ففي العام 1873. أجير الحلصاء الشاه على إلغاء امتيازات اقتصادية ومالية بعيدة الأثر كان قد منحها لمواطن بريطاني يُدعى البارون دو رويتر؛ وفي تسعينيات القرن التاسع عشر، قادوا حركة إضراب عمت البلاد بأسرها ضد منح بريطاني آهر، هو الميجور تالبوت، حق احتكار التبغ. والزخم السياسي المتولَّد عن إضراب التبع بلغ ذروته في الثورة الدستورية لعام 1906، حين أجبر تحالفٌ من العلماء الليبراليين والتجَّار وأفراد من الشريحة المثقفة المتغربة الشاه على الدعوة لعقد جمعية وطنية والقبول بشكل من أشكال الحكم

البراماني تلت ذلك فقرة وجيزة من الحكم الدستوري، برزت خلالها إلى السطح حالة من التوتر بهن العلماء المحافظين والعلماء الليبراليين، ولم تنته إلاّ على أيدي المروس عام 1911 حين تدخلوا لإعادة حكم الشاه الأرب قراطر ثانية

في عام 1965، وصرالي السلطة ضابط من كتوبة فرسان القرزاق، مورضا خان بهلوي، وذلك بعد فترة من عدم الاستقرال أفيت الثلورة الروسية. أقام رضا شاء نظام حكم يتميز بنزعته التحديثية الجنرية، وقد سعى ذلك النظام إلى تحطيم سلطة زعماء القبائل من استقلالهة رجال الدين عن طريق إدخال والحد من استقلالهة رجال الدين عن طريق إدخال المدارس الدينية. كذلك أقيمت الصاكم المدنية التي المدارس الدينية. كذلك أقيمت الصاكم المدنية التي المدارس الدينية. كذلك أقيمت الصاكم المدنية التي في ذلك محاملات تسجيل وانتقال ملكية الأراضي الشي لكنا تدرًا خليمة أموالاً طالقة وهلال العرب العالمية طبعة تسميل أمر وصول الإصادات العربية إلى الجبعة الشرية، احتاجت بريطانها وروسها إلى حكومة إيرانية الشرية، احتاجت بريطانها وروسها العربية إلى الجبعة الشرية، احتاجت الإرطانات العربية إلى الجبعة الشرية، احتاجت الإرطانات العربية إلى الجبعة الشرية، احتاجت الإرطانات العربية إلى الجبعة منات المنه الشاب معد رضا يهاوي .

وبعد الحرب العالمية الشانية، صار النفط الذي الكشيف الأي المسام 1808، وتم تساجيره للبريانيين المسام 1808، وتم تساجيره معلى نزاع وتشانس موب الامتيازات السنية المستورة المرابط معلى نزاع وتشانس مين هاول رئيس وزراء إيران الوطني، معمد معسدة، تأميم شركة الشاجعة عن مقاطعة شركات النفط الانجياد للبريانية، وفي عشم الأرفة الشاجعة عن مقاطعة الاستخبارات المركزية الأميركية (سيم أي إيد) الاستخبارات المركزية الأميركية (سيم أي إيد) لمساعدة الجيش في إعادة أسرة بهلوي إلى سدة الحكم لمساعدة الجيش في إعادة أسرة بهلوي إلى سدة الحكم لمساعدة الجيش من جوده.

كان انههار نظام حكم الشاه في العام 1978 وقيام التوليد النهوار نقام حكم الشاه في العام 1979 وقيام التوليد موجود مركبة والشاهفية والسياسية والشاهفية والسياسية بدلاً من أن يعود برنامج الإصلاح الزراعي للطموح الذي نقده الشاه في ستينيات القرن العشرين بالقائدة على مستأجرين الأرض أو صم لا يملكن أية أرض بالمرة، جاء محابية للشركات الكتري ومشارح الأحمال في قطاع الزراعة التي كان للعائلة ويماراح الأحمال في قطاع الزراعة التي كان للعائلة ويماراح الإحمال، في قطاع الزراعة التي كان للعائلة ويماراح الإحمال، أن قطاع الزراعة التي كان للعائلة وسالماح الإحمام المؤلفة فيها، رد على نلك أن البرنامج

المذكور عمل على تنفير رجال الدين، والعديد منهم كانوا هم أنفسهم ملاك أراض أثرياء أو قيمين على مسادات شاسعة من أراضي الوقف والارتفاع المفاجىء في أسعار التفط بعد عام 1973، ضاعف من ثروة القطاع الاقتصادي العصري الصغير، أنما أثر سلباً على قطاع الأعمال الصغيرة المتركزة في مجتمع «البازار»، الوثيق الصلة برجال الدين. كذلك، فإن فساد أسرة يهلوى والقمم الوحشي الذي كان يُعارسه البوليس السرّى (السافاك)، أسهما في تعميق اغتراب الطبقة الوسطي المتعلَّمة، ولا سيما جيل الطلاَّب الشياب المتأثرين بالماركسية أو بالنسخة اليسارية من الأيديولوجيا الإسلامية كما كان يروَّج لها الدكتور على شريعتى، وجلال على أحمد صاحب الكراس بالغ التأثير الذي يحمل عنوان: «التسميم الغربي». لقد شكل النازدون من الريف إلى المدن مادة لثورة سريعة الالتهاب.

بمقتضى صفقة ترصل إليها الشاه مع صباًم حسين، طرد العراق رجل الدين المنشقّ آية الله روح الله العُميني من الحورة الشيعية في النجف، حيث كان يندعنو في دروسه إلى إحباء الحكم الإسلامي تحت إشراف العلماء، فتلقى محاضراته آذاناً صاغية من رجال الدين والطلاب على حد سواء. ومن منفاء في إحدى ضواحي باريس، وجد القميني منفذاً إلى وسائل الإعلام العالمية، فيما كانت الأشرطة المسجَّلة بصوته لفتاويه وخطبه المنددة بالشاء تُهرُّب إلى داخل إيران. في مستهل عام 1979، وقعت سلسلة من المظاهرات الحاشدة تزامنت مع إحياء ذكرى عاشوراء، اضطر معها الشاء إلى مفادرة البلاد إلى المنفي، فعاد عندئذ الخُمِينِي إلى دياره ليُستقبل استقبالاً صاخباً. وأمدة عشر سنوات، أي إلى حين وفاتيه عام 1989، حكم الغمينى الجمهورية الإسلامية بوصفه المرشد الديني الأعلى. وإذا كان آية الله الشامنشي، خلف الخميني كأعلى سلطة دينية في البلاد، يفتقر إلى الجاذبية الزعامية التي كان يتمتع بها سلفه، فإن الحق المعول إلى «مجمُّع تشخيص مصلحة النظام» الذي يسيطر عليه في فحص واختيار المرشحين لعضوية البرامان، قد أعاق إلى حد بعيد قدرة هذا الأخير على إدخال اصلاحات تعتبرها المؤسسة الدينيية مناقضة

لمصالحها.

## آسيا الوسطح إلح العام 1700



مسجد الشاه (مسجد الإسام حالياً) في اصطفان بإيران، وقد حملت منذنته اسمي «الله» ومحمده بأحرف مندسية بارزة. كان بنناه المسجد في الفترة كان بنناه وتلخّص زخيرته الرائمة بالقيساني الأزرق في حد أتنها أطري الشاء عباس والأبهة النبي كان عليها.

على غرار تاريخ الهلال الخصيب حيث ظهر الإسلام، حكمت تاريخ آسيا الداخلية العلاقة ما بين الأقوام الرعوية البدوية والأقوام الحضرية المستقرّة. في تلك السهوب الرحية شبه القاجلة، الواقعة إلى الشمال من البحر الأسود وبحر تزوين، عاشت شعوب تعتمد في معاشها بالدرجة الأولى على الأبقار والخيل والماعز والغنم والابل والباك. كانت تلك الشعوب منظمة في حماعات قرابية أبوية أساسها الحوامل والأفذاذ والبطون والعشائر وما ينجع عن اتحادها من قبائل، كتلك التى انضوت أكبرها تحت لواء جنكيزخان وخلفائه. فبقيادة ابن جنكيزخان، باتر (ح 1227-1255)، اتخذت «القبيلة الذهبية»، المشكلة من أقوام مغولية - تركية عُرفت بالثثار في روسيا، قاعدةً لها من سرايتين (مفردها سراي، وتعنى مقر البلاط) على نهر الفولغا، ومن هناك فتحت أوكرانها وجنوب بولندا والمجر ويلغاريا وروسياء حيث أقامت أميراطورية مترامية الأطراف كان فيها الحاكم في موسكو بمثابة دافع الجزية الرئيسي. دخلت الأسر التثرية البارزة في الإسلام منذ منتصف القرن الثالث عشر بعد اتصالها بالشعوب المستقرة في إيران وخوارزم وبلاد ما وراه الشهر. والإسلام الذي حمله الشجَّار والدراويش الصوفيون المتنقلون على طريق الحرير إلى مناطق أسيا الداخلية ، اكتسب هناك طابعاً غيبياً وتعدّدياً بفعل احتكاكه بالزرادشتية والبوذية والمسيحية النسطورية والديانات الشامانية الأقدم عهداً.

كان لدخول ترمارشيرين في الإسلام، وهو الذي حكم معة شماقي سنوات (1988-1984) بلاد ما وراء النهو التي كان أورشها جنكورضان لابنه جقطاي عاقبة قدلت بالشقاقاق أصاب عشيرته، وقد عرف تيموزلنك، وهو فرد حاز على احترام عشيرة التركمان الفقيرة، كيف يستشر هذا الانشقاق بنكاء، بالرغم من الفقيرة، كيف يستشر هذا الانشقاق بنكاء، بالرغم من في الغربي استراتيجها سياسيا ألمعيا وقائداً عسكرياً من قبل الابرياء التيم وليان (التي كانت محركة عنها طلف من قبل الإبلاغانيين، أهناه هولاكيا، أعاد تيمورلك الطلقة التركية – المخالية إلى آسها الوسطى، هالقا

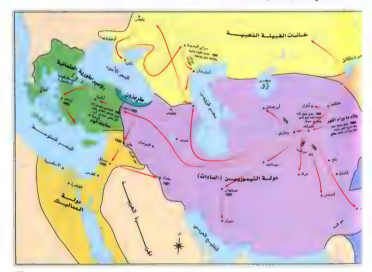
يذلك أمبراطورية سوف تعتد في أوجها من غرب الهند (بما في نلك دلهي) إلى سواحل البحد الأسود. وقد طبقت شهرت الآفاق في أرورها عندما هزم العثمانيين في أنقرة عام 1402، عيث أسر السلطان بايزرد الآفاي (ح 1409–1403), همنذا المطلب المنبي اعتشرر قسوة المشتمانيين في الأنباهيل مخفقه من الضغط على التستمانيين في الأنباهيل مدة نصف قرن أهى وأعاد التستمانية التي أذراعا تيجوز إلى العبين. في حين ساعدت العزيدة التي أذراعا تيجوز لك بالقبيلة الذهبية في

في عهد تيمورلنك وخلَفه أولغ بك (ح 1404-



(1449)، وتحت حكم الشيبانيين الأوريك (1500 – ن (1700) الذين ويرغ اسلمة التهورويين في آسيا الداخلية. تحوَّلت مدن هراء وسموتف ويُكاري إلى حواصر من تحوَّلت مدن الحرفيون والفتانون الذين باللغناتم وياروع ما أبدعه الحرفيون والفتانون الذين استقدمهم تيمورلنك وخلفائه من بالاد فارس والهند والعراق وسوية. لكن يحورلنك وبالرغم معا غرف عنه من قسوة ووحشية فائفة (حتى إنه أمر قبل استسلام دلهم يه بالإجهاز على الأف الأسرى الذي كي لا يستشى لهم الالتحاق بأعمائه)، لم يكن بذلك الهجري الجاهل لهم الالتحاق بأعمائه)، لم يكن بذلك الهجري الجاهل من أنمم المحلماء والدارسين والمقدني والمترافية والشعراء في عصره: واضعا المواصفات للشقافة

المائية الإسلامية، تلك الثقافة المعتازة التي سيقلدها من جاء بعده وإن بعزيد من الصقل والإنقان. كما غرف عنه تسلممه وسعة حديد في الأمور الدينية، صحيح أنه كان مسلماً سنّياً أقام بفتوصاته باسم الشريعة ويذريعة أن أعداء، زبادقة ومرتدون عن الإسلام، غير أنت حصى الشيعة من كل أني كما كان مشايخ المسوفية يُسدونه النصائح الروحية. وفي تلك الفترة بالذات، ضرحت إلى حيز الوجود الطريقة المصوفية التنشيذي التي سعيت كذلك نسبة إلى بهام الدين التنشيذي المتوفى عام 1989، والدفون بالقرب من مدينة بكاري، القدرب من ثم جدورها عميقاً في عموم مدينة بكاري، القدرية



#### الهند 711 - 1971

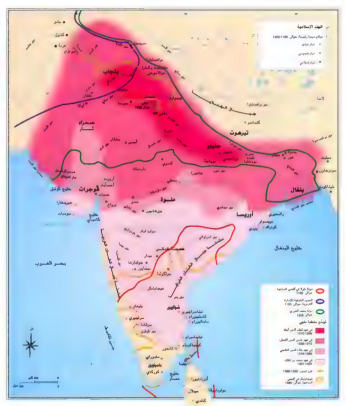
ظهر الإسلام أول ما ظهر في شبه القارة الهندية مع فتح البعراب ليبلاد السند في الفترة 711-713. وفي القرن العاشر، تمكن الدُّعاة الغاطميون الأثون من القاهرة من إقناع أمراء محليين في مُلثان باعتناق المذهب الإسماعيلي. غير أن هؤلاء استبدلوا بولاة من السُّنَّة عينهم الغوريون في أعقاب اكتساح البُنجاب من قيل محمود الغزنوي الذي انتهب لاهور وعاث في شمال الهند خراباً ودماراً في العام 1030. بدأت عملية الاستيلاء المنتظم على شبه القارة الهندية مم الغوريين الذين احتلوا مُلتان والاهور ودلهي في الفترة 1175-1192، قبل أن يعمد أحد قوادهم، قطب الدين آييك، إلى تأسيس أول سلطنة من عدة سلطنات مستقلة في دلهي. وقد دامت هذه السلطنات من عام 1206 إلى عام 1528 في ظل سلسلة متعاقبة من مختلف السلالات الحاكمة. أسهمت سلطنات دلهي في إرساء الطاينع المميَّن للإسلام الهندي، وهو إرثُ تعهَّدته بالرعاية أميراطورية المغول التيموريين الثي تأسست على يد حفيد تيمورلنك، بابر، عام 1526. وقد امتد الزمن بهذه الأخيرة ما ينوف على ثلاثة قرون، إلى أن حلَّها الإنجليز عقب «الثمرد» أو العصيان الكبير الذي انداع عام 1858. اشتمات أمبراطورية المغول (أو المغل) في الهند على عدد من السلالات الحاكمة الإسلامية المستقلة التي قامت في البنغال (1356-1578)، وكشمير (1346-1589)، وقوجارات (1407-1572)، والدكن (1347-1601). وكان أقصى اتساع لبهذه الأميراطورية في عهد أورانجزيب (ح 1658-1707)، حيث كان اسم هذا الأمبراطور يتردد من على منابر المساجد من كابول وحتى ميسور

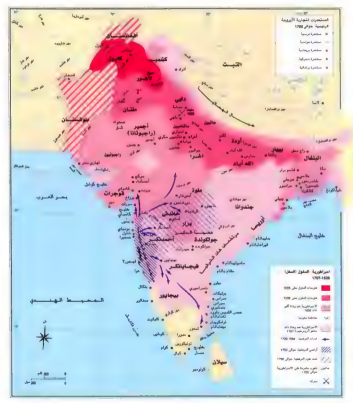
البعض من أوائل المكام المسلمين كنان يتلخّي 
هماسة غدد وعجبة الأوثارة ومهورسا يتحظيم 
هماسة غدد وعجبة الأوثارة ومهورسا يتحظيم 
إياها بمسابيد بالغة الضخامة يأراد منها أن ترمز إلى 
المسلمة الإسلامية. غين أن سلالة آل تغلق (1320- 
السيطرة الإسلامية. غين أن سلالة آل تغلق (1320- 
إلى تعديد الإسلامية في الهند تعقلف عن الأنماط 
الأخد مرامة ونزمتا أالتي عرفتها الأزمنة الأولى. فلكي 
يعد من النغوذ السياس للأسر الإسلامية المستتبة، 
عمد مؤسس الملائلة الملكة التغية السلطان حمد غيد 
عمد مؤسس الملائلة الملكة التغية السلطان حمد غير 
علام عليه المنافذة الملكة التغية أنسال من غير 
غيد أن الملكة المحتلقة المنافذة المنا

المسلمين في المناصب العسكرية والإدارية، وشارك شخصياً في المهرجانات والاحتفالات المطية، كما سمح بتشييد المعابد وإذا كانت هذاك فترة أولى تميزت بهجرة إسلامية واسعة إلى الهند من أفغانستان وآسيا الوسطى عقب الفتوحات، إلا أن دخول السكّان المحليين في الإسلام كان بطيئاً ومحدوداً توعاً ما. فمن المشكوك فهه أن يكون أكثر من 20-25 بالمئة من سكَّان الهند تعوَّلوا إلى الإسلام، مع تركَّز تجمعات المسلمين في وادي السند ومنطقة الجدود الشمالية الغربية والبنغال. وفي حين كانت الطبقات الحاكمة من أحفاد المحاربين القادمين من أفغانستان وإيران وآسيا الداخلية، كان المسلمون في مُعظمهم من الطبقات الهندوسية الدُنيا أو من الفقات القبلية والريفية التي شهدت حياتها تحسنا بانضمامها إلى طائفة الحكَّام الدينية. هذا وقد انعكس التنوَّع الخصب في العقائد والعبادات والتقاليد الإسلامية بين المسلمين الهنود، سُنَّة وشيعة ومتصوَّفة، بعدد واقر من الأشكال المختلفة. فالطابع التعددي للإسلام الهندي انعكس في التراث المعماري المهيب حيث امترجت «الموتيفات» البلدية، الإسلامية والهندوسية، معا في توليفة جديدة خلافة. وحتى الأدب التقوى الإسلامي، يما فيه الشعر، كنت تجدم في عدد كبير من اللَّغات الهندية، بالإضافة إلى العربية والفارسية، وهما اللغتان اللتان كانت تُدرّسان في معاهد التعليم العالي إلى جانب علوم الشريعة وعلم العقائد والتصورف.

المديني من الصياة الإسلامية، الذي لا يتغلف كبيرا عن الشقافة الكور مويوليتانية في المناطق الإسلامية الأربياف بتراث بلدي قوي، كثيراً ما كانت تعتلط فيه الأرباف بتراث بلدي قوي، كثيراً ما كانت تعتلط فيه المقالس الهندوسية بالمعتقدات والعبادات الإسلامية، وقد انسطاعت الطرق الصوفية ومستابها بدير بالغ الأمسية على ويج القصوص في نشر الإسلام في جنوب أصيا. ومن بين أعظم هذه الطرق شأنا، نذكن الطريقة الشهرورية والطريقة الششتية، وإذا كانت. عثمانان الطريقتان تتجمعان في تعطيمهما تراتبية تتصافى وطبيعة المجتمع الهندي، إلا أن أدوارهما الاجتماعية لم تكن متعائلة على الإطلاق. ففي حديد

وفي حين غلب على الطبقات الماكمة النمط





دلهي، منتفعين هكذا بالهبات والأوقاف التي كان تنتج زعمامهم مكانة الوجهاء والأعيان المحليين، شدد الششتمون من جهتهم على رفض كل أشكال الأعطيات أو القدمات الحكومية، مفشلين كسب قرتهم من زرع الأرض البياب ومن تصدق الأشهاع عليهم.

الهدر، الغزوات، والقوى الإظيمية

📵 اولىدۇسۇرىڭ 1700

1700 Junior 6

1700 قولند برتمالية، 1700

■ لولعد مواندية 1700

ا موادر ۱۳۵۶ موادر ۱۳۵۶

أراضي ولاية ميمور، موالي 1786

🕳 مادر شاد الفارسي

مركز قول البنوركا. حدال 1706 استخدم مشايخ الصوفية، الذين كانت لهم اليد الطولى في كسب مهتدين جُدد إلى الإسلام من بين أن ان القيائل أو المهمُّشن، أو من الطبقات الاجتماعية الهندوسية البُّنيا، اللُّغاتِ المحلِّية، ومِن ضمنها اللغة الطقوسية، لايصبال رسائلة الإسلام إلى أوساط احتماعية ودينية تختلف تمام الاختلاف عن البيئة التي ظهر فيها الإسلام. على المستوى الشعبي، لا يهم كثيراً إن قدُّم «الولى» نفسه كمسلم أو كمقدِّس لشيفا. فما كان يحدو الناس إلى إبداء التعلُق الشديد به (بختى)، هو هالة القداسة التي تكتنفه. على المستوى الفكرى، يُمكن العثور على الميررات الفلسفية للتقارب الديني بين الإسلام و«الهندوسية» (وهي، في الواقع، تسمية اخترعها الأوروبيون في القرن التاسم عشر)، في كتابات المتصوف الأندلسي الكبير ابن عربي، الذي تنسجم عقيدته في «وحدة الوجود» مع التعاليم الروحية المنبثة في الـ«فيدا» والـ«أوينيشادا». وقد بلخ التناغم الديني الإسلامي - الهندوسي قمته إبان حكم أكبر الأول (1568-1605)، الذي كان من أتباع الطريقة الششتية، ومن منشئي «الدين الإلهي»، وهو بدعة دينية ملوكية يحتلُ أكبر مركز القلب فيها، جامعاً في شخصه بين دور المعلِّم الصوفي ودور الملك الفيلسوف.

بين نور المعلم الموسوفي ودور العلق المهاسوف.
التي ينظر إله جاء وقت صارت فيه هذه المعارسات،
التي ينظر إلهجا الطاحاء على أنها توفيقية أو وثنية،
مدفأ للهجوم من جانب حركات إصلاحية تستظهم
تمالهم أكثر تشدداً وسلفية منشرضا مركز الإسلام
للناحمية الغرب. وقد تركم هذا الاتجاه الشيخ أحسر
سرمندي (4948-1958)، ومشايعه مشاه ولي الله
العمومي بداية مع حفيد أكبر الأول، أو لونوني، الذي
العمومي بداية مع حفيد أكبر الأول، أو لونوني، الذي
العمومي بداية مع حفيد أكبر الأول، أو لونوني، الذي
العمومي بداية مع حفيد أكبر الأول، الولانوني، الذي
العمومي أن ألما معاهد إسلامية للتدريس الشريعة،
الإصلاحية على حفظ هوية إسلامية للتدريس الشريعة،
الإصلاحية على حفظ هوية إسلامية تعنية طوال أقتيارات
الإسلامية على حفظ هوية إسلامية تعنية طوال قالولة

المهيدنة في الهند فالإصلاحيون، على طريقة شاه ولي الله، تجموا السلمين على توبديا التماون مع السلطة أو الامتلاط الاجتماعي مع غير السلمين، ويضاء المتمون السمارسات التقوية الصوفية، ومن بينها التردد على مزارات الأولياء والصالحين وإقامة المهرجانات الشمية الزاهية، تجتدب إليها الفقراء، أحرزت التيارات الإصلاحية تقدماً في أوساط المهنين المتعلمين ولميقتهم الصاعدة، فرأياء حركة ديوبائد الإصلاحية، التي تأسست عام 1887، تستخدم التقفية الجديدة الملي برعمً بعد، للوصول إلى جمهور إسلاحية المسكلة المسكلة المتعدية وفي برعمً بعد، للوصول إلى جمهور إسلاحية، المواحدة المتعدية وفي برعمً بعد، للوصول إلى جمهور إسلاحية المتعدلة المتعدية وفي برعمً بعد، للوصول إلى جمهور إسلاحية المتعدلة المتعددة وفي المهدور الإسلاحية المتعددة وفي المهدور المعددة المتعددة المتعددة ومضاء معملة المتعددة ومضاء معملة المتعددة المتعددة ومضاء معملة المتعددة المتعددة المتعددة المتعددة ومضاء معملة المتعددة المعددة المتعددة المتع



بذلك التمايز الاجتماعي للجالهات الإسلامية. كتب العالم الديوياندي المارز مولانا أشرف علي الثنوي يقول: وإن استحسان تقاليد الكفار وإعلاء شأنها إثم -

وقد شجّم البريطانيون هذا التوجّه المحيّد للانفصال بين السلمين، وحرصوا على تركيد أهمية الروابط الدينية وأولويتها على الانتماءات العائلية والنّمنية واللغوية والطوائفية والمناطقية، أو حسّ الطيفية، بين شتّى مكوّنات المجتمع العندي للديد

التنزع. وقد نصن قانون المجالس الهندية لعام 1909 على وجود ججورين للذاهيين علي المسترى المجلي، واحد هندوسي والأخر مسلم، شرسطًا أبدلك المهوية الانفصائية للمسلمين على الصحيدين القضائية والسياسي، ومن هنا، كانت نظري» «الأمنين» القائلة إن المسلمين والمهندوس يشكّلون أمنين متصايرتهن ومنفصلتين، حضوة مخيور لكن متمية، والمنقل عيفه قضى بأن يكون لمسلمي الهند حقّ في وطن خاص يعرب. وذكر تعالى أعلن علمت يوم



أعطيت الهند استقلالها عام 1947، من تشكيلة متياينة ومتفاوتة من التحمُعات السكَانِية المسلمة المتواجدة في السند، ويلوشستان، والمقاطعة الحدودية الشمالية القربية، والتصف الغربي من البنجاب، وشطر من البنغال: وهذا الأخير منطقة إسلامية بالأساس، ويقع على بُعد ألف ميل أو أكثر إلى الشرق، وتفصله عن سائر المتاطق الباكستانية أراضي الهند. في باكستان الغربية، أكثر من نصف سكانها كانوا من أهالي البنجاب، وزهاء 20 بالمئة من أهالي السند، و13 بالمئة من البشتون، و3-4 بالمئة من البلوش، والبقية من «المهاجرين»، أي النازدين من الهند، دم عنك أقليتين صغيرتين، إحداهما هندوسية والأخرى مسيحية. وقد نجم عن تبادل السكّان الذي تلا التقسيم، حمَّام دم مروَّع قُتل فيه منّات الألوف في أعمال شغب طائفية وعرقية. وتسبُّب النزاع العالق حول كشمير، التي اختار حاكمها الهندوسي الانضمام إلى الاتحاد الهندى خلافاً لرغبة السكان المسلمين، في نشوب ثلاث حروب بين الهند وياكستان في الأعوام 1949 و 1965 و 1971، ناهيكم عن حلقة لا تنتهى من التمرد والقمع. هذا وقد تجلُّت هشاشة باكستان السياسية في تناوب سلسلة متعاقبة من الحكومات العسكرية مع فترات من الدكم الديمقراطي المتقلقل تتولأه أحزاب متهمة بالفساد وفقدان الشرعية الإسلامية. وفي النهاية، تبيُّن أن الميش، الذي تُمُسك بزمامه طبقة من الضباط البُنجابين المدرّبين على أيدي البريطانيين، هو المؤسسة الوحيدة القمينة بالحفاظ على وحدة البلاد في عام 1971، ويمساعدة عسكرية من الهند، انفصلت باكستان الشرقية عن نظيرتها الغربية لتشكل دولة بنغلاديش الإسلامية المستقلَّة. والعلاقة القائمة على المناكفة والمشاكسة بين الهند وباكستان، وكلتيهما الأن دولتان توويتان، ما برحت تنتظر التسوية والحلِّ. إن تأكُّل الثقافة العلمانية في الهند من جراء الانبعاث السياسي الهندوسي والرُّهاب الرسمي من الإسلام الذي تتسامح به من وقت لأخر بعض الولايات، وبالأخص ولاية قوجرات، قد جعل وضعية الأقلية المسلمة المتبقية في الهند -- ويبلغ تعدادها زهاء 120 مليون نسمة، أي حوالي 10 بالمثة من مجموع السكان -وضعية شديدة العطب أكثر من أي وقت مضى منذ التقسيم. إلى الآن، والوعى الشعبي الهندي لم يستوعب تماماً الإرث الثقيل للفتوحات الإسلامية. ومصداق كلامنا أن مسجداً في أيوديا، يُقال إن بابر بناه في

موقع يعود إلى صعيد إله الأيطال راما، وأقدم المتصدن الهندوس على هدمه عام 1991 ما برح مثار تازيخ وهسام شديدن بين الهندوس والسلمين في الهندو، وملال الانتظارايات الطائفية التي أعقيد ما السيد، قتل آلاف السلمين، ثم عادت وتكررت القصد بصدورة ماساوية عام 2009، عندما هاجم مسلمين في قهورات حياباً غنوداً كانوا عائدين من أيوبيا، مما تسبّب باندلاع نزاع طائفي واسع النطاق والمناشق والمناشق والمناشق والمناشق والمناشق والمناشق والمناشق والمناشق والمناشقة والم

1971-1949

. equic planting

.

الذزاع على كشمير



تاج محل في آفرا بالهدد (اكتمل بنازه عام 1989)، يغير ناج محل مدا من أمقور المسروح المصارية في العالم تاطية، وهو بشاية الرمز العائد المكر المخولي في الهد بناه الأمراطور شاه حجال تنظيداً تذكري روجته معتاز حمل وشاه اينه أوربوزيب، عدفون فيه هو اينة أوربوزيب، عدفون فيه هو

# التوشِّع الروسي في ما وراء القوقاز وآسيا الوسطت

إنَّ الترسَّم الروسي في بلاد ما وراه النهر والقوقان، هذا الذي سيبلغ ذروته بإدماج ما يربو على خمسين مليون مسلم ضمن الاتماد السوفييتي، إنما بدأ أول الأمر في القرن الضامس عشر حين تفلكس حكّام موسكو من نهر



رسم يمسرّد الأسام شامل الدائستان (حوال 1797-1797) منطبهاً مسهوة جواده؛ من محفورة روسية تعود. إلى العام 1890، هاش شامل غمار حرير بطواية فنسر الروس ما بين عامي 1890، و1890 مشورة برعابة؛ محبه الروسي، شيخ الطريقة القطيفية، محسوم أنه فرّم في تهاية المطاف ريض هارج بلاده، إلا أن ذكراه بقيت حيّة في داغستان والطيفان، تلهب العراطف وتقبر سلسلة لا تنقطع من القررات خد روسيا

التقار ففي همسينيات القرن السادس عشر، تأمّ لموسكر أن تستـوعب دولتي قازان وأستراهـان منتمها السيطرة على موض الفراقة ، الأمر الذي الشمالية لبحر قريين، وفتح أسامها السبول إلى اكتساب الشمالية لبحر قريين، وفتح أسامها السبول إلى اكتساب السمالية المؤارة عبد خرج المواجهة الذي أوجد الدولة التحديد والدول اللاحقة، وفتي اللقازاة، (أي من الصحين ما بين نجري أوران وارطيش، ومكتاب من المحسورية على ما بين نجري أوران وارطيش، ومكتاب الروسية: ومن أبرز معالم هذه العطية، إلقاء هانات المؤارفة الكزائمية الدفوعة إسلامياً سوف تعراصاً المقارمة الكزائمية الدفوعة إسلامياً سوف تواصل المقارمة الكزائمية الدفوعة إسلامياً سوف تواصل

اتسم الحكم الروسي للسكّان المسلمين في مراحله الأولى بمنتهى القسوة والبطش، فقد تمرَّضت طبقة الأشراف التترية للتنصير القسرى، وخُردت من المدن المهمة، وسُلِّمت أراضيها إلى النبلاء الروس والأديرة الروسية، الذين قاموا على استغلالها بواسطة الأقنان والرهبان الأرثوذكس. وقد جرى تلطيف هذه السياسة شيئاً ما في عهد الأميراطورة كاترين الثانية (الكبيرة)، التي نظرت إلى الإسلام على أنه ذو أثر تمديني أكبر من المسحية. فكُفلت للمسلمين حريتهم الدينية، وشُيدت المساجد برعاية الدولة، وأنشئت المؤسسات التي تتمتع بسلطات واسعة على السكَّان المسلمين. غير أن هذا الدخم ما كان ليدوم طويلاً. ففي شبه جزيرة القرم، التي انتزعتها روسيا من قبضة العثمانيين في العام 1783، وضع الروس أيديهم على أراضي التتار وصادروا الأوقاف لصالح المستوطنين الأوروبيين. وإلى مسافة أبعد شرقاً، سقطت الشعوب الرعوية بالأساس في آسيا الداخلية فريسة الأطماع الاستعمارية للجنرالات الروس ورغبة القياصرة في تأمين المصالح التجارية مع إيران والهند والصين، درءاً لأى تنافس بريطاني محتمل. احتلَّت طشقند عام

1885، وسمرقند عام 1886، وأجبرت يُخاري على فتح حدودها للتجار الروس. وفي شمال القوقان أخصد الروس نيران الفقاومة التي ألهبيتها الخريقةان الصوفيتان النقشيدية والقادرية، فأطاحوا بالدولة الإسلامية التي أعلنها الإمام شامل عام 1898، ولم يبرغ فجر القرن للعشرين إلا ركان الفتح القيصري لما ورا القوقار رأسيا الوسطى قد تكتبل عملياً.

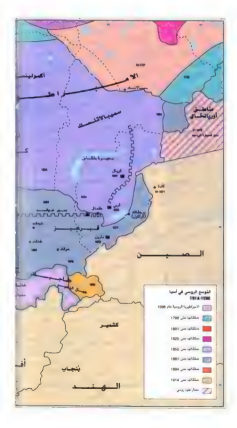
وبدلاً من أن تؤدى الثورة البلشفية (1917–1918) إلى تفكيك الأمبراطورية القيصرية، عملت بالأحرى على توطيدها وزيادة تماسكها. وأثر المثقفون المتنادون ببالاصبلاح الاستلامين التذبت عُرفوا بناسم والتجبيديين»، الانضمام إلى الحزب الشيوعي في نضالهم ضد المؤسسة الدينية المحافظة، يحدوهم في ذلك الأمل في أن يتمكّنوا من تعديل السياسة الروسية بما يليًى حاجات السكَّان المسلمين، ويلورة صيفة من القومية الإسلامية من خلال التحالف مع روسها السوفييتية. لكن ستالين ودُعاة المركزية في الحزب أحبطوا مسعاهم هذا بمناوراتهم ومكائدهم فألقى القبض على الشخصية البارزة بينهم، وهو مير سعيد سلطان غالبيف (م 1880)، في العام 1928 واعتفت أثاره بعد ذلك بفترة وحيزة. مهما يكن من أمر، فإن الشعور بوجود قيم مشتركة بين الإسلام والشيوعية، كالعدالة الاجتماعية، وتقدم المصلحة العامة على المصلحة الخاصة وأولوية المجتمع على الفرد... الخ، حدث يهم إلى العمل من أجل قضيتهم ضمن صفوف العزب باتباع أسلوب «الثقيّة». لكن سرعان ما تمّ الانقضاض على الإسلام الرسمي إبّان الثلاثينيات من القرن العشرين عندما أطلق ستالين «ثورته الثانية» من فوق. فسُلِّمت المساجد إلى «اتعاد الملحدين» كي يُصار إلى تحويلها إلى متاحف أو إلى مقاصف للهوء فيما طال التحريم الفعلى ركنين من أركان الدين الإسلامي، وهما: الدبُّ والزكاة. أما حظر استعمال الدروف المربية واستبدالها بالدروف اللاتينية، ولاحقاً بالحروف السيريلية، فقد ضمنا صعوبة وصول الأجيال السوفييتية في المستقبل، قياساً بما كانت عبابيت الجال في الماضي، إلى تصدوص الإسلام المتعارف عليها.

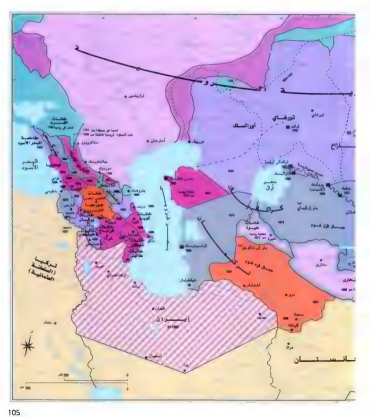
لقد درى التصدَّى لأبة إمكانية بقيام تضامن سياسي بين المسلمين السوفييت باتباع سياسة «فرُق تسد» عن سابق تصور وتصميم. ودول آسيا الوسطى الجالية انما تدين بحدودها الاقليمية لستالين؛ فقد ردّ على خطر القومية التركية الشاملة والقومية الإسلامية الجامعة يتقسيم أراضي تركستان الروسية إلى خمس حمه وربات هي: أو زيكستان، وتركمانستان، وكازاخستان، وقيرغيزستان، وطاجكستان، وأُسُم وادى فرغانة المزدهر، الواقم في قلب المنطقة والذي طالما شكُّل وحدة اقتصادية واحدة، ما بين الأوزيك والطاحيك والقيرغين وقد استلزمت السياسة الثي انتهجها ستالين أن يُصار إلى التشديد على الفوارق الطفيفة في اللغة والتاريخ والثقافة بين هذه الشعوب التوركية في غالبيتها، وذلك بغية الوفاء بالمعيار اللينيني للقومية الذي ينص على وجوب أن تكون هناك لغة واحدة، وأرض موجدة، وحياة اقتصادية وثقافية مشتركة. وعلاوة على الترتيبات الجديدة المشخذة في تقسيم الأراضي بين الجمهوريات، جاء تطبيق مباديء العماعية والزراعة الأصادية ليقبد حركتها إلى أبعد الحدود. فيمقتضى مخطط خروتشيف الغاص بالأراضي البكر، جرى تخصيص مساحات شاسعة من كازاخستان لإنتاج الحبوب. وحين قاوم الكازاكيون - وغالبيتهم من الزُعاة - هذا المشروع، جيء بالسلافيين وأقوام أخرى للقيام بالعمل. وفي أوزيكستان، أصبحت حصة القطن من إجمالي الناتج المحلي أكثر من 60 بالعثة، وهذا ما خدم مصالح النُّهُبِ العزبية الحاكمة، التي صار يعضٌ من أفرادها ضالعين في عملهات احتيال ضخمة أساسها التزوير المتعمد والمنتظم لأرقام الإنتاج. كما ترك ذلك ذيولاً بيئية وخيمة لأنه حرم المحاصيل غير القطنية من مياه الري، وحقَّف الأنهار والبصرات، بما فيها بحيرة ويداعني الارتهاب بولاء المسلمين خلال الحرب

رييسس دريسه يعدد معلم أبدى تحاونا مر الألمان، قام ستالين بترحيل سكّان الشيشان وأنفوشها عن يكرة أبيهم، ومعهم جميع التتار القاطنين في القرم، إلى آسها الوسطى

لا شك في أن منافع كثيرة نجمت عن التصنيع والقضاء التام على الأمية. إلا أن تقهقر القوة السوفييتية بعد الجهاد الذي جُوبهت به في أفغانستان، تلازم لا محالة مع انبثاق للأفكار غير الشيوعية، من قبيل النزعات القومية المحلّية، والوحدة التركية الشاملة، وأشكال شتَّى من الإسلام المناضل. لكن هذه الطفرة من النشاط الإسلامي في الفترة التالية لعام 1989، وبعد نصف قرن من الكبت أو يزيد، ريما تُعزى حزئياً إلى التقاليد الصوفية الخفية. وحيث إن هذه التقاليد نشأت في أسيا الوسطى أساساً، فقد احتفظت بجذور لها هناك، وتمكُّنتِ الطريقة النقشيندية بالأخص من البقاء حيّةً بالرغم من كل ما تعرّضت له من صميلات اضطهاد وملاحقة، إذ إن طقوسها والصامئة وأثاجت عقد الاحتماعات تعت مسميات أخرى. أضف إلى ذلك أن شبكات الأسر القديمة، القائمة على عصبية المجموعات القرابية المعتدة، لم تندثر بل بالمكس ازيهم ت من خلال الأمساك المُحكم بالمؤسسات الشيوعية. وفي الشيشان حيث خاضت روسيا حربين وحشيتين في الأعوام 1994--1996 و1999-2002، بهدف قطع دابر الحركات الاستقلالية المحلّية، أرى أن في يقاء الشبكات والولاءات الصوفية بعد سبعة عقود من الحكم السوفييتي تفسيراً للنشاط المناهض للروس أكثر إقناعاً من كل ما قبل ويُقال في الكرملين عن المقاتلين الإسلاميين أو «الوهابيين» الذين يُموَّلون من الشارج.

الحاصل في آسيا الوسطى اليوم. أنه بالرغم من التراجع الروسي، وخيهة ألأمل الحامة بالحكم السوليتين، وانهيار الالتصادات العجلية، استطاعت الضنات المتنفذة الشيرعية القديمة، الطغيلية والمستأثرة بالامتهازات التشبث بالسلطة تصد بالمفتح بدية، بالطة برغوطة تخفى حقيقة حكمها الديكتاتوري والبيروقراطي.





# انتشار الإسلام فحي جنوب شرقحي آسيا ن 1500 - 1800

كما في سائر المناطق الطرفية بالنسبة إلى قلب العالم الإسلامي، قدمُ الإسلام إلى جنوب شرقي أسيا بواسطة التجارة وليس بالفتح العسكري. في بعض الحالات، كان التدَّار المسلمون، المتسريلون بالهالة الألقة للثقافة الإسلامية العالية، يُصاهرون الأسر الحاكمة المحلِّية، فيغدقون عليها المال، ويزودونها بالمهارات الديلوماسية، ويعرُّفونها على العالم الأرحب. وقد سهأت عملية اعتناق الإسلام على زعماء المناطق الساحلية مقاومة سلطة الأمراء الهندوس المحكمين قبضتهم على أواسط جاوه. كما استطاع مشايخ الصوفية، القادمون من الجزيرة العربية والهند، والبعض منهم كان يتعاطى التجارة أيضاً، أن ييسطوا التعاليم الإسلامية على نحو يتسنى معه لمن نشأ وترعرع على التعاليم الهندوسية أن يفهمها ويقتنع بها. وطرداً مع توسّع نطاق التجارة، أثناح اعتناق الإسلام ليلبها الهات الصفيرة أن تصيح جزءاً من محتمعات أكبر، وهذا ما انعكس بدوره ايحاباً على تطور التجارة أكثر فأكثر.

غير أن تنامى الإسلام على هذا النسق السلمي والعضوى إلى عد بعيد، اختلُ وإنَّ لم يتراجع بظهور البرتغاليين، الذين فرضوا أنفسهم قوة يحرية كُبرى اعتباراً من القرن السادس عشر. فبعد استيلائهم على غوا عام 1509، اكتسموا ملقا في شبه جزيرة الملايق عام 1611. ومن المفارقة بمكان، أن ذلك الاحتلال ساعد في انتشار الإسلام لا العكس، بدفعه المعلّمين والدُّعاة المسلمين إلى التقاطر على قصور الحكَّام في أتشيه وجاوه، التي غدت بمثابة مراكز لمقاومة البرتغاليين. كما أن ظهور الهولنديين، الذين أسسوا باتافيا (حاكارتا المالية) عام 1619، بحثاً عن القلفل وكيش القرنفل وجوزة الطيب، وإن عقد المشهد بعض الشيء، إلا أنه لم يحل دون انتشار الإسلام أو يقلُّل من جاذبيته في المنطقة. لا بل إن الصراع مع الهولنديين والبرتفاليين، جنباً إلى جنب مع استمرار التوسّع التجاري، كانت له نتائج عكسية. إذ حمل في طياته اتصالات بالأمبراطورية العثمانية، ودفقاً من الفقهاء والمتصوَّفة، أتين من الهند المغولية، ولاسيما على

إن الفوارق ما بين المناطق الساحلية والمناطق الداخلية، وتركة الأنظمة الملكية الهندوسية والبوذية، والمؤثّر إن المتيارنية للسجيل والبرتفالية فالهولندية

منابريطانية، وأهيراً تفاوت درجات المقايمة الناشئة منها.. إن كل ذلك قد أنتج أساليب إسلامية متغايرة وأحياناً متنافضة في أرجاء شبه جزيرة الملابق والأرغيل الإندونيس. قدة قاسم مشترك بينها، ألا وسر غزارة ألا مسلم الهاطلة وهمصوبة الفرية الإستانية، جبل تلك الأرض أرضاً عالية الإنتاجية، مما فتح شهية المستعمرين على المعاصيل النقية كابئر ولاحقاً المناط، في جنوب شرقي أسها، واجه الإسلام مجتمعات من النزارين المستقرين، وأنظمة ما مرع مع انسيابية وجراكية الأقوام الرعوية التي تسم صارع مع انسيابية وجراكية الأقوام الرعوية التي تسم



التاريخ الإسلامي في آسيا الوسطى والغربية. في معض العلالات، كانت موجات العدالات الإسلامي الآنية من الهيد وعبادات تنخل فيها تقاليد أقدم زمنياً. في جاره على وعبادات تنخل فيها تقاليد أقدم زمنياً. في جاره على سجيط المثال، كان القرويون يصغون انفسيم بالسلعين اكن تقافتهم الفعلج أكات علياط أس المثارس الإسلامية والهندوسية والإرواهية، وفي من الانتماض الانتصابي في القرن الثاني عشر، أن من الانتماض الانتصابي في القرن الثاني عشر، أن سيطرت تهارات إصلاحية تدبع إلى الوزيد من التمسك بسلشريحة الإسلامية، نبعت عشها مشاحشات ومنازعات المتصلية التهد بتبعث عشها مشاحشات ومنازعات بدينة عربة مرسة (1904) يكن

القول، بوجه عام، أن الثرات الإسلامي في أندونسيا متغيرة من تهابين عريضين الثهاء «الأبغقان» الريغي، الذي يتبح قدراً من التسامح مع الأعراف المتضارية أوكما المشرعة الإسلامية، كأنساط التوريدي الأمومية أميلة والمتزيرة «قار ولذي كان الإسلاميون المسطون في ماليزيا وإندونسيا بمارضون على العموم التحديث والتعازي واندونسيا بمارضون على العموم التحديث وهي أن كلا البلدين قد عرفا الثورة المسناعية التي ويضعتهما في موقع مقطم بالخواط بعيدة على إيران ويكتمتان والبلدان العربية - الإسلامية من هيث



# الأمبراطوريات البريطانية والفرنسية والهولندية والروسية

انَ الزيادة الهائلة في قُدرة واقتدار البلدان الأوروبية التي أخذت تتم لها الغلبة على العالم الاسلامي منذ بدايات القرن التاسع عشر، إنما تعود بأسبابها إلى الثورة العلمية الثي شهدها القرن السابع عش وإلى الثورة الصناعة المتولِّدة عنها. قبل منتصف القرن السابع عشر، كانت الحضارتان الغربية والإسلامية على قدم المساواة نسبياً، عسكرياً واقتصادياً. لكن بحلول العام 1800، كان الميزان قد مال على نحو حاسم ودائم لمبالح ما صار يُنظر إليه على أنه «الغرب». إن حملة نابليون المشؤومة على مصر، لم يُوقِفِها المماليك الجُدد الذين أذاقهم طعم الهزيمة في معركة الإهرامات، بل أنهاها الأميرال البريطاني نلسون، الذي حطِّم الأسطول الفرنسي في خليج أبو قير. ومنذ ذلك الحين فصاعداً، سيكون التنافس، العسكرى والاقتصادى، بين دول أوروبا نفسها، وليس النزاع بين العالم الإسلامي والغرب، هو من سيُقرّر الأجندة التار بخية للشعوب المسلمة.

عديدةً هي التفسيرات التي سيقت للأسباب الكامنة وراء ذلك التعاظم التصاعدي في قوة أوروبا ومنعتها. وهي تتراوح ما بين روح الرأسمالية المتأتية عن الإصلاح الديني البروتستانتي، إلى المطاولة عن غير انتظار للثروات المجلوبة من الأميركيتين، إلى المنهجية الجذرية في إخضاع كل شيء دونما استثناء للمُساءلة، تلك التي نادي بها الفيلسوف الفرنسي رينيه ديكارت، السلف الأكبر للثورة العلمية. وأباً تكن الأسهاب، فإن النتائج كانت بعيدة الأثر حقاً، وغير قابلة للرجعة. فقد راحت الرساميل الأوروبية تستثمر بانتظام، والمرة تلو الأخرى، في تمويل الابتكارات والتجديدات الثقنية في طُرُق الإنتاج الصناعية، كغزل القطن مثلاً، التي من شأنها أن تقضى بالمنافسة على طُرُق الإنشاج التقليدية. هذا بينما نُشرت القوة العسكرية الأوروبية، المستفيدة من التحسينات التقنية المتواصلة، لحماية الأسواق المعدّة لتصريف المنتجات المصنَعة وتوسيعها بكل السُّبُل الممكنة، الأمر الذي أفضى إلى انهيار الاقتصادات المحلية، وتداعى قدرة البلدان غير الأوروبية على المقاومة. ومن منظور التحارب السابقة، تحربة الدويلات الصليبية مثلاً، وتجربة فقدان الأندلس تدريجيا لصالح المسيحيين،

كانت التجربة الهديدة سريعة بصورة استثنائية إذ لم يحل عام 1920، حتى كانت القوى الأوروبية قد طوقت كوكب الأرض عملياً من أقصاء إلى أقصاء، فيما خلا تلك المناطق التي خات غير مأهولة، أو فقيرة، أو نائية أكثر من اللازم بحيث لا تستأهل إدراجها ضمن المأرب

وقيف قيادة المسلمين، روديين وزمينيين على السواء، في صدارة الصفوف المقاومة للاكتساح الأوروبي للعالم. ففي جاوه، تزعم الأمير ديبانغارا، وكان ينتمي إلى إحدى الأسر الماكمة التي استكانت للنفوذ الهولندي وأذعنت لضفوط المزارعين الأوروميين، ثورةً ضمُّت قالاحين مهجِّرين وزعماء وسنبين دامت من عام 1825 إلى عنام 1830. وفي البنغال، حيث كانت شركة الهند الشرقية البريطانية تتعاطى التجارة منذ أوائل القرن السابع عشء فتحت الهزيمة التي نزلت بحاكم معلِّي، هو نواب سرام الدولة، حاول تحجيم الشركة المذكورة، في معركة بالأسى عام 1757، الهاب واسعاً للغزو البريطاني. وإثر هزيمة أخرى في بوكسار عام 1764، انتقات المقاومة الإسلامية إلى مملكة ميسور الهندوسية سابقاً، المترامية الأطراف، حيث نظِّم حيدر على، وهو جندي من البنجاب، قوة مقاتلة منضبطة على النسق الأوروبي بمساعدة فرنسية. وقد تمكَّن ابنه ووريثه، ثيبو سلطان (1750-1799) من إحراز انتصار باهر على الجيش البريطاني في معركة كونبيغرام، بالقرب من مدراس، قبل أن يلقى حتفه في آخر المطاف عام 1799 في سرينغابتام، وهي المعركة التي أنهت فعلياً كل مقاومة للحكم البريطاني في جنوب الهند. وبعد ذلك انتقل مسرح المقاومة إلى منطقة الحدود الشمالية الغربية، أو إلى داخل صفوف الجيش الهندي ذي القيادة البريطانية. ففي أواخر العشرينيات من القرن التاسع عشر، حاول سيد أحمد بارلوي (1786-1831)، الواعظ والمبشر بالتعاليم النقشبندية الإصلاحية، وكان أمضى قرابة ثلاث سنوات في مكة، أن يعبىء البشتون «اليوسفزاي» في مقاطعة الحدود الشمالية الغربية كجزء من حملة أوسع نطاقاً لإصلاح الإسلام الهندى. لكن هدفه المتمثل بإقامة دولة إسلامية على

تراب حرّ من كل سيطرة بريطانية، أجهض على أيدي السيط الذين هزموه في موقعة بالاكوت عام 1831 ميد أن منطقة الصدري الشمالية الغربية بقيت برأور امقاوم الحكم البريطاني رشنا طويلاً بعد رحيل براروي فما بين عاش 1947 و 1908، اندام ما لا يقلّ عن 60 تعرداً فمد البريطانيين. والكثير سفها كان تا نبرة «الفقية» واضحة، وجميعها تقريباً الكتسبت شرعية دينية وسملها جهاداً ضد ككم الكثار

إن العديد من هذه الحركات المناهضة للإمبريالية الأوروبية قادها رجالٌ نشأوا وتمرسوا ضمن قواعد سلوك الطُّنُق الصوفية وتراتبيتها الهرمية. ففي

من جهة آخرى، ولجه البريطانيون والفرنسيون بدورهم حركات مقاومة مشابهة في جميع أرجاه إفريقها العسامة قداد الأمير عبد القادر أحد شابيط المستهلاك على البخزائر في المام 1850، وليس ذلك فحسب، بل إنه أقام دولة السلامية في غرب المسحراء الكروي، وقد دامت حسنى عام 1847، حين تطلب الفرنسيين عليها أغير الأمر، وأرسلوا عبد القادر إلى الفرنسيين عليها أغير الأمر، وأرسلوا عبد القادر إلى مشابيح الفرقة السمانية من الطريقة الصرفية المسرفية أعمال الغيارية المنوفية المسرفية أعمال الغيارية المانية عن الطويقة المسرفية أعمال الغيارية أنه العهدي المنتقل في منطقة أعمال الغيارة.



أميرافوريات القارة الأوراسية. خوان 1700 مشكات بينانية مشكات بينانية

القوقان مثلاً، هاض الإسام شامل، وكان من زعماه الطيقة المنظمينية، نضالاً مسلحاً ضد التغلقل الرسوم قب للاده دام من عام 1898 إلى عام 1899 من عام 1999 المن عام 1999 من عام المنستان الذين قاما والمؤرث المتاقية عد الرسيد إلى المناسبة الثانية، ثم ضد إدارتي ويسع يقتصون وفلاديمير بوتين ما بعد المقبة الشيوعية، وفي ولاية المحتانيين، مصدراً للمقاومة المنظمة عقب الغزر المتالمة عقب الغزر المتالمة عقب الغزر المتالمة عقب الغزر المتالمة عقب الغزر الإطلاق للهيها عام 1991 مصدراً المقاومة المنظمة عقب الغزر الإطلاق للهيها عام 1991 مصدراً المقاومة المنظمة عقب الغزر الإطلاق للهيها عام 1991 المنظمة عقب الغزر الإطلاق للهيها عام 1991 المتالمة المنظمة عقب الغزر الإطلاق للهيها عام 1991 العام 1991 المنظمة عقب الغزر الإطلاق الهيها عام 1991 العام 1991 المنظمة عقب الغزر الإطلاق الهيها عام 1991 العام 1991 المنظمة عقب الغزر الإطلاق الهيها عام 1991 العام 1991 المنظمة عقب الغزر الإطلاق الهيها عام 1991 العام 1

## الدركات الإصلاحية فحي القرن التاسم عشر

كان لحركات التجديد، أو الإصلاح، التي هيمنت على الفكر الإسلامي والممارسة الإسلامية منذ القرن الثامن عشر، بُعدان: دَاهلي وخارجي. داخلياً، إن مثال النبي محمد في مهاجمته عبدة الأوثان في مكة باسم دين التوجيد «الأصلي» الذي علُّمه الله لأدم، ومن ثم لإبراهيم وإسماعيل، وما تلا ذلك من هجرته إلى المدينة وبنائه مجتمعاً جديداً، وتطهيره مكة من كل مظاهر الكفر والشرك بعيد عودته مظفرا إليهاء ليعد بحد ذاته نموذجا إرشاديا وإطارا مرجعيا للإصلاح الديني المنشود. وقد رأيضا، على امتداد التاريخ الإسلامي، أناساً يتُصفون بالعلم والصلاح يتبنُّون هذا المخطِّطُ النبوي، فيتصدُّون لحكَّام فاسدين أو يستبدلونهم باسم العودة إلى الإسلام الحقّ، إسلام محمد وأبناء حيله. لقد ظهرت العديد من هذه الحركات في بحر القرنين الثامن عشر والتاسم عشر: بعضها كان بمثابة ردة فعل دينية على ممارسات محلية، من قبيل عادة زيارة أضرحة الأولياء ومشايح الصوفية التي أدانها الوهابيون العرب؛ وثمة غيرها، كالحركات الإصلاحية في منطقة السنفال – غامييا في غرب إفريقيا، اشتملت على مقاومة معلَّية ضد النُّخب السياسية غير المسلمة. فيما كانت الكثرة منها، كالمركات المهادية في منطقة العدود الشمالية الغربية للهند أو المهديّة في السودان التيليّ، مجرد ردة فعل ضد التغلغل الأوروبي.

بيد لن معظم العركات النفسالية للمقاومة والإسلاح أبصرت الغزو بين أقرام قبلية تعيين على لرجال علم من أمثال المهدي محمد أحمد أو عثمان دان فوديون ما كان أيكتب لها النجاح ما لم تستما فوة عسكية – قبلية. وما إن انتجاح أن العلول المسكرية عسكية – قبلية. وما إن انتجاح أن العلول المسكرية المأبل النشار بسبب القدرة الكاسحة التي يشتم بعا الغرب، حتى بدأ المفكرون المسلمون بمقاربة السيناريو المأبل عبد علية عقلانية فقيما كانت المحركات ذات المشاعدة القجلية تمين ما بين الممارسات الدينية المسلمين بين معلون على تجديد الإسلام من خلال المعقلانيون بمعلون على تجديد الإسلام من خلال وقابلة للتكيف في كل أن، وبين «الفرو» التي تنطوق والتي تنطوع والتي تنطوع وقابلة للتكيف في كل أن، وبين «الفرو» التي تنطوة التي تنطوع التي تنطوع على غروف ومينها لقد أردل المسلمون التي تنطوع التي تنطوع

أريد للإسلام أن يحيا ويزدهر في أحوال عصرنا هذا، فعلى المسلمين لزاماً أن يعتنقوا العلم العديث ويأخذوا بأسياب التعليم العصري، وهكذاء أسُس السير سيد أحمد خان (1817-1898) جامعة في عُليكرة، الغرض منها بناء جيل عصرى من الموظفين والمحامين والصحافيين المسلمين - ومن هؤلاء من سيتزعم عندما يحين الوقت الحركة الباكستانية. وثمة مجموعة أكثر معافظةً من العلماء الهنود أنشأت أكاديمية في ديوياند عام 1867، جمعت ما بين تدريس العلوم الدينية من قرآن وحديث نبوي وشريعة إسلامية، والعلوم العقلية كالمنطق والفلسفة والعلم. وقد استطاع الديوبانديون هؤلاء من الوصول إلى كل ركن وزاوية من الهند الإسلامية، عن طريق الإفادة من شبكة السكك المديدية الوليدة لتوزيع المطبوعات باللغة الأردية. وهذا ما حعل من بيوياند مركزاً لنمط جديد من الوعى الإسلامي الذي سرعان ما امتد إلى سائر البلدان، مع تقاطر العديد من الطلاب عليها آتين من أفغانستان وأسيا الوسطى واليمن، وحثى من الجزيرة العربية. وفي عام 1827، قام أحد خريجي أكاديمية ديوباند، ويُدعى مولانا محمد إلياس، بتأسيس «جماعة التبليخ» الإصلاحية. أريد من الجماعة في الأصل أن تُدلي بسهمها في هداية المواطنين، وهم جالية فلاحية تقطن بالقرب من دلهي، إلى شعيرة إسلامية شديدة التزمَّت تجمع ما بين الالتزام بالشريعة والتأمل الصوفى في روح النبي مصد كما تمارسه الطريقة الششتية التي ينتسب إليها إلياس نفسه. وتُعتبر «جماعة التبليغ» التي تتماشي رسمياً التعاطي بأمور السياسة، واحدةً من أسرع الحركات الإسلامية نمواً في العالم، حيث تتواجد لها فروع في أكثر من تسعين بلداً. ولعلُ أوسم المُصلحين نفوذاً وأعظمهم تأثيراً في مصر، هو الشيخ محمد عبده (1849-1905)، الذي كان في الأصل من أتباع داعية الوحدة الإسلامية الجامعة المعادى لبريطانياء السيد جمال الدين الأفغائي (1839-1839). لقد رافق عبده الأفغاني إلى منفاء في باريس بعد الاحتلال البريطاني لمصرء حيث أصدرا سويةً مجلة «العُروة الوثقى» باللغة العربية، التي وإنْ لم تعمر طويلاً إلا أنها كانت ذات نفوذ لا يُنكر. في عام 1885، تحلُّل عبده من عداء مرشره للأميريالية، وقرَّر لدى عودته إلى مصر عن طريق سورية، العمل على



قاطرة بخارية تجرّ وراهما عربات القطار المكتظة بالركاب على سكة دارچيلنغ الضيّلة (جوالى العام (1900) بستطنت حركة دوبالذي الإسلامية بشكة السكات المديدية لنشر أديبات الإسلام في أرجاء بكونهم جالية مشرّة في الهند المسلمية .

هذا المُصلح الكبير من خلال أحكامه الشرعيبة وكتاباته ومحاضراته، ويعد وفاته من خلال دورية «المنار» لناشرها مريده السورى محمد رشيد رضاء المنتمى إلى الطريقة النقشبندية الإصلاحية، التي استمرت في الصدور من عام 1897 إلى عام 1935. إن تأثير محمد عيده كمجدّد للإسلام الحديث، لا يمكن الاستهانة به على الإطلاق لنأخذ على سبيل المثال، حركة «المحمدية» التبشيرية التي تأسُّس على يد أحمد دحلان وتتخذ من جاوه في جنوب شرقي آسيا قاعدة لها، والتي تضع صالباً علايين المنتسبين من كلا الجنسين؛ إنها تدين بالكثير الكثير لأفكار محمد عبده بالذات. في العالم العربي، يُعدُ دحلان، إلى جانب الأفغاني، المؤسِّس للحركة السلفية التي تستلهم مثال «السلف الصالح»، المتعارف عليه كلاسيكياً بأنه الأجيال الثلاثة الأولى من المسلمين الذين تلقوا رسالة الإسلام في سياقها الأصلى. والسلفيون المحدثون الذين يستطيعون الادعاء بأنهم جزءٌ من تراث عبده الفكرى، يتراوحون ما بين النُشطاء المكافحين الإقامة دول إسلامية حديثة بوسائل العنف إذا لزم الأمر، والقوميين العلمانيين الذين يفسرون أفكار عبده بأنها تتطلُّب قصالاً تامَّا بين المجالين السياسي والديني.

وفاق مم السلطات البريطانية، التي رأى فيها قوة ضرورية لعملية التحديث. وبعدما ترقي في مدارج القضاء ليصبح المفتى الأكبر لمصرء سعى عبده إلى تحديث الشرع الإسلامي، وإلى إدراج مواد تعليمية مثل التناريخ الحديث والجغرافينا في مشاهج الأزهر، أبرز مؤسسة تعليمية للإسلام السنّي. وقد أبدى عبده عناية استثنائية بمبدأ «المصلحة» كي يتسنى له تعديل القوانين بما يتماشي واحتياجات العصر، قائلاً بما معناه: «إذا أصبح حكمٌ من الأحكام مبعثاً لمفسدة أو ضرر لم يكن له في السابق، فحقُّ علينا أن نيدُله تبعاً للظروف الراهنة». آمن عبده بأن الوحى، إذا ما فُهم على الرجه الصحيح، لا يتضارب أبداً مع العقل، لأن الإسلام «دين طبيعي»، خلقه الله ليُلاثم الشرط الإنساني. وعلى غرار أحمد خان، سعى عبده إلى التمييز بين ما هو جوهري وما هو غير جوهري في الوجي، بحيث تصان الجوانب الجوهرية، وتنبذ الجوانب التي كانت من الوجهة التاريخية عارضة أو محدِّدة بزمن معين. فعارض دونما كلل ما كان يرى فيها نزعة محافظة ضيقة الأمق لدي رجال الدين والعلماء التقليديين. ومثل أحمد خان كذلك، شدَّد عبده على الداجة الماسة إلى تطبيقات جديدة لمبدأ الاجتهاد بما ينسجم وظروف العصر الراهن. هذا وقد انتشرت آراء

#### تحدیث ترکیا

سائداً في فرنسا أو بروسيا ما قبل القروة، واصلها علقائة في سلسلة ما البواحة عرفت بد وتنظيمات، عقود من عام 1939 إلى 1876. فأدهات بمقتصاها عقود من عام 1939 إلى 1876. فأدهات بمقتصاها العدمات البريديد والبروسية، وكذاك السفن الطمائل المسائل المستويدة إلى عائم المسائل الفائل المستوات القضائي إصلاحاً جذرياً من خلال استحداث محاكم على النسق المذري ونشر العدونات السقوقية، كذلك على النسق المذري ونشر العدونات السقوقية، كذلك على النسق المؤدي ونشر العدونات السقوقية، كذلك بدالهجاة» التي وإن أهنات بأحكام الشرعة الإسلامية من حيد المضمون، إلا أنها لمثلثات عن المؤدي المثيمة الإسلامية من حيد المضمون، إلا أنها لمثلثات عن المؤدي المثيم

وفي عدام 1865 جرى استيدال «الجزية»، وهي الشرية الرسمية على آتيا و الأدبيان الأخرى، بضريهة للشرية الرسمية الرسمية المرتبة المستوالة المتحددة العسكرية، وهكنا المتكان أنذاك، على قاعدة اجتماعية قوامها موظفون بيروفر الطبون جدد مدرس تدريباً مهنياً رفيماً منتقدت الطبقة الوسطى المدينية المعظورة بوضعة التصادي نامض، أنات إلها أن المتعالى المدينية المعظورة بوضعة التصادي نامض، أنات إلها أن تتعدى الطبقة الوسطى المدينية المعظورة بوضعة التصادي نامض، أنات إلها الطبقة المعطورة المعلونة المعطورة المعلونة المعلونة المعلونة المعظورة المعلونة المعل

يعود تحديث تركيا إلى قرنين من الزمن خليا، حين حاول السلطان العثماني سليم الثالث (ح 1789–1807) ادخال سلسلة من الإصلاحات التعليمية والعسكرية في البلاد. وقد هدُّدت مساعيه هذه بالخطر مصالح رحال الدين والإنكشارية، فأقدموا على عزله. لكن بعد هزائم متكررة مُنيت بها السلطنة في القوقاز واليونان، بذل حَلَفُه محمود الثاني (ح 1807-1839) جهوداً متجدّدة للإصلاح بإنشائه مدارس جديدة ذات توجه غريى، وقضائه على الإنكشارية، وحلَّه الطريقة الصوفية البكتاشية المرتبطة بهم. وقد ضعفت استقلالية العلماء كثيراً بوضع الدولة يدهنا على الأوقاف والمحاكم الشرعية والمدارس الدينية. وحدث انفصال رمزي ما بين الدين والدولة يصدور مرسوم يُحظر بموجيه اعتمار العمامة: هذه العمامة التي غالباً ما كانت علامة فارقة تدل على انتساب صاحبها إلى إحدى الطُّرُق الصوفية. ففيما عدا تلك التي يعتمرها العلماء الرسميون، جرى استبدال العمامة بالطربوش، تلك القبعة الأسطوانية الشكل المصنوعة من المخمل الأحمر والمستوردة من المغرب. وتطلعات محمود إلى خلق دولة ذات حكم مطلق وممركن على النهج الذي كان



سررة الطفات للقرات البريمانية التي نوات الطفات القرات الديمانية الإسلام المرات الموقع مواطن وصورت منذ المقادة وكان وصولة والمرات المرات المرا



ذات الأساس الديني للجماعات المتسريلة برداء الدين. لقد غيرت الإصلاحات التي جادت بها «التنظيمات» الأساس السابق للمجتمعة والقضائية الإسلامية من المؤسسات المتعليمية والقضائية الإسلامية من المؤسسات المتعلق المتعلق الدولة المهاشر. وكانت هذه الإسلاحات حافزاً على ظهور حركة متركها المثناة من أرساط المتغلق الراغبين في السير على المنجع الأوروبي، وبالقحل، وصلت طليحة هذه المركة، وهي داجنة الاتحاد والترقي، التي سوق لله المور إن النست في عملوف الجيش، إلى سدة السلطة عبر إن النست في عملوف الجيش، إلى سدة السلطة عبر المتعلق المناسقة عبر المتعلقة عبر المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة عبد المتعلقة عبد المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة عبد المتعلقة عبد المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة المتعلقة عبد المتعلقة ال

> مصطي كمال أتاتورك (1881– 1938)، مؤسّس دولة تركيا العلمانية الحديثة



انقلاب عسكري قامت به عام 1908، فأجبر السلطان على إعادة العمل بالدستور، الذي كان قد مثل عام 1876، مصموح أنه كانت مثال بعد الانقلاب حكومة برلمانية، لكنها كانت بمثابة راجهة فقط، إذ بقيت الملطة القطبة في بد الجيئ ومؤجة الاتحاد والترقيد التي شرعت بتطبيق برنامج للطمنة الهذرية، خفضت

بموجبه صلاحيات «شيخ الإسلام» (المرجع الديني الأكير في البالاد)، وفُرض الإشراف الحكومي على المماكم الشرعية والمعاهد الإسلامية وعلى الرغم من التوجه القومي الذي صبغ حركة «تركيا الفتاة»، إلا أن هدفها كان الاحتفاظ بالشطر الشرقي من الأمير اطورية العثمانية. وهكذا بمساعدة ألمانيا، التي كان مستشاروها العسكريون يقومون بتنفيذ جملة إصلاحات داخل القوات المسلّحة، مُدّ خط سكة حديد برلين - بغداد. كذلك شهد العقد الأول من القرن العشرين بناء «خط الحجاز» الشهير الذي يربط دمشق بالمدينة، علماً بأن وصلة الفط إلى مكَّةً لم تُنجِز قط. لقد أريد من شبكة السكك الحديدية، علاوة على تسهيلها حركة انتقال الحجّاج إلى الدينار المقدسة الاسلامية، أن تضمن كذلك سرعة وصول القوات والإمدادات إلى داخل البلاد لإخماد التمردات القبلية في سورية والجزيرة العربية. ومع ذلك، فقد تواصل خروج المناطق من أيدي العثمانيين خلال العقد الثاني من القرن العشرين، بفقدانهم ليبيا وألبانيا ومعظم ممتلكاتهم الأوروبية في حروب البلقان. وجاءت الضربة القاصمة مع الحرب العالمية الأولى (1914-1918): فبانضمامها إلى دول المحور (التمسا وألمانيا) شد بريطانيا وقرنسا وروسياء خسرت الأميراطورية العثمانية ما تبقى لها من ولايات عربية أمام هجوم مثلَّث الشُّعب شنَّته بريطانيا في العراق وفلسطين، وأمام هجوم القبائل العربية بقيادة الأمير فيصل، ابن شريف مكَّة ، ويمعاونة المفامر الإنجليزي توماس إدوارد لورائس، الشهير بـ«لورائس العرب».

العربية، احتفاقات باستقلالها كلد سلم بعد الحرب المائمية الأولى بفضل جهود محسطني كمال (قفر يفس بدسائنوران»، أي أبو الآنواأن). كان محسطني كمال (قفر يفس بدسائنوران»، أي أبو الآنواأن). كان محسطني كمال، المقاملة المنتمية إلى المرتبط أنها في العام 1915 ورحد شكريله عكومة قرمية مناوية، في العام 1915 ورحد شكريله عكومة قرمية مناوية، خط العام 1915 الشعر المنافية على العام 1915 الشعرة المنافية المنافية عليها من قبل القرامة المنافية على الشعال المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية على الشعال المنافية المنافية على الشعال المنافية المنافية على الشعال المنافية المنافية على الشعال المنافية على المنافية المنافية على المنافية المنافقة على الشعال المنافية على المنافقة على المنافقة على المنافقة المنافقة على الشعال المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة المنافقة على المنافقة على

لكن تركيا، ويالرغم من خسارتها ولاياتها

المذلّة لعام 1820، نال أناتورك اعترافاً دولياً بسيادة تركيا التامة والفاجرة على الأناضول، وأدريانويل (أررنــًا)، وترافيها الشرقية (تركيا الأوريية)، وذلك بحسب معاهدة لوزان الموقعة عام 1823، وقد سوّى أناتورك مشاكلة مع اليوذان باللجوم إلى رسيلة قاسية إننا فكالة من تبادل السكان بين البلدين

وإذ وطد أتأتورك دعائم سلطته بوصفه «الغازي». أو الصحارب المنتصر على أعداد تركيا، التكر بكليته على وضم برنامجه للتعديث الهنزي موضع التنفيذ ففي عام 1923، فصلت السلطنة عن العلاقة، وألفيت الأولى, وفي السلة التالية، أيطلت العلاقة أيضاً، فضلاً

من المحاكم الشرعية، واستُجدات أحكام الشرع الإسلامي بعدونة سويسرية للعقوق العدنية تتناسب والطحاحات التركية، بعدما كانت تكتب فيصا سبق بالعروف والطحاحات التركية، بعدما كانت تكتب فيصا سبق بالعروف العربية، وذلك يقصد ما ضعيها العربية، وذلك يقصد ما ضعيها العربية، وذلك يقصد من المراق الصوفية، فلم تبعد هذه الأخيرة مناصاً من اللوائد إلى بالمن ويا العربية والمناف الأوروش مناسبة المناسبة القصائمية المناسبة المراسبة الماسلة الأماسية المناسبة المناسبة المناشية المناشية المناشية المناسبة مناسبة المناسبة المناسبة مناسبة المناشية المناشية المناشية المناشية مناسبة المناسبة مناسبة المناشية المناشية مناسبة المناسبة مناسبة المناشية مناسبة المناشية مناسبة المناسبة مناسبة مناسبة المناسبة مناسبة مناسبة مناسبة المناسبة مناسبة المناسبة مناسبة مناسبة المناسبة المناسبة مناسبة مناسبة مناسبة المناسبة المناسبة مناسبة مناسبة مناسبة مناسبة المناسبة المناسبة مناسبة من



# الصالم الإسلامي تدت السيطرة الاستعمارية دوالد العام 1920

ألت الهزيمة التي حلَّت بالأميراطورية العثمانية في الحرب العالمية الأولى، إلى وقوع الغالبية العظمى من المحتمعات الاسلامية تحت السيطرة المباشرة أو غير المياشرة لقوى الاستعمار الغربية. فلم يبق مستقلاً عن الأقطار الإسلامية بحلول عام 1920 سوى تركيا، التي أعاد إليها كمال أتباتورك الحياة من جديد؛ وبالأد فارس (ایران)، التی ستحلٌ فیها أسرة بهلوی محل السلالة القاجارية (1923)؛ وأفغانستان، النباعمة بنظاء الحكم العصرى للملك أمان الله (1919-1929): وبشمال اليمن، الذي أحكم الإمام الزيدي يحيى سيطرته عليه بعد انكسار العثمانيين ونجد، قلب الجزيرة العربية؛ والمجاز، أو الديار المقدسة الإسلامية التي تضم مكَّة والمدينة، وكان لا يزال تحت حُكم الأسرة الهاشمية. أما ما تبقى من «دار الإسلام»، فكان إما خاضعاً للحُكم الاستعماري المياشر أو رازحاً تعت شكل من أشكال «العماية» الأوروبية المعترف بها دولياً. هذا وقد تم إرساء مهدأين جديدين أدخلت بموجبهما المستعمرات أو أشباه المستعمرات السابقة حظيرة النظام الدولي: الأول، ترسيم الحدود بينها، وهذا ما كان يُصار إليه في العادة بما يُلائم مصالح الدول الأوروبية؛ والثاني، يتعلَّق بالمشيخات المرتبطة ببريطانيا بمعاهدات مُلزمة، ويقضى بـ «تجميد» الأُسر الحاكمة لضمان استمرارية الحكم، وإن ليس بالضرورة على النسق الأوروبي، أي حق الابن البكر في الوراثة. فحن شأن شرعيبة الوراثية أن تحول دون نشوب منازعات تمزيقية كتلك التي كثيراً ما تلي موت حاكم تقليدي، وأن تُلزم من يخلفه، كائناً من كان، ببنود المعاهدة سارية المقعول.

لم يتشقر اللعقد الثاني من القرن الصطرين إلا يكانت فرنسا قد أحكت قيضتها على إفريقها بمرسّها، فيما عنه القناعات المطالباً أنتاك ماضية قدماً في الإسبانية بحثال كانت إيطالباً أنتاك ماضية قدماً في توسيع نطاق سيطرتها إلى ما وراء مقاطعتي طرابلس المنابئة الشي احتثاث محس العركز التقافي للعالم الإسلامي، منذ العدام 1882، فقد مسحب للولاية المحتانية السابقة بأن مارس استقلالاً صورياً في طال المحتانية السابقة بأن مارس استقلالاً صورياً في طال المحتانية المحام عليه، وهذا عالم اللا تطفيها بالإشراف مسارخة: بك محايد من الناحية الرسمية يستضيف على أرضد الألد المبترد من برمطانيها وتواجع على غلى أرضدة الألد المبترد من برمطانيها وتواجع على طلية وليطانية التواجهة الرسمية يستضيف

أعقاب نجاح كيتشنر في القضاء على الدولة الإسلامية التي أقامها المهدى محمد أحمد عام 1898، بسطت بريطانيا سيطرتها على السودان الأنجلو - مصرى، الذي يمتد مجاله الترابي في الوقت الحاضر عميقاً باخل إفريقها الاستوائية. وبانتزاعها تنجانيقا من ألمانيا، أصبحت بريطانيا تتحكّم بمعظم الساحل السواحيلي فيما عدا ذلك القسم الذي يُشكُّل جزءاً من الصومال الإيطالي. ومن عدن، دخلت بريطانيا في صراع مع إيطالها المتحكمة بإريتريا للسيطرة على مات المندب - اليوابة الاستراتيجية للبحر الأحمر -مع إدكام قبضتها في الوقت نفسه على المنطقة الساحلية من الجزيرة العربية الممتدة من عدن إلى البصرة؛ هذا بعدما قيَّدت المشيخات القائمة في جنوب الجزيرة العربية والخليج بمعاهدات قاطعة مانعة تضمن ليريطانيا الإشراف المطلق على سياستها الدفاعية وسياستها الخارجية.



وفي شبه القدارة الهندية، امتيس الديمالنبون زماء 580 ملك أميرياً - بعضهم مسلمون - دلال سنيفساء من الصاهمات والاتفاقيات المختلفة التي رضعتهم ورعاياهم السلمين تمت طلقة العرض الدرطاني، وفي جنوب طرق آسها، سيطرت بريطانيا الدرطاني، وفي جنوب طرق آسها، سيطرت بريطانيا سيطرتها إلى ما وراء مستعمراتها الأصلية في جاوه رسوطرة، وفي آسها الوسطى المسلمة ومنطقة القوقاز، وموصطرة، وفي آسها الوسطى المسلمة ومنطقة القوقاز، عمد الثاورة القديمة والحرب الأطاقين تلتها ما

وفي قلب المشرق بـاللذات شُرَّت فلسطين أمام الاستيفانان الهودي بموجب شروط الانتداب الذي شد يريفانانه من قرام مسعه الأحر، ويعلم البود التفايض سايكس – بيكو السرية التي توصلت إليها بريطانها مع فرنسا عام 1918، بمسلت الأولى انتدابها (يمطا تمامير ملطف عن الاستهمام) على شرقي الأودن تمبير ملطف عن الاستهمام) على شرقي الأودن

سورية ولبنان. لقد أراد الأمير فيصل، ابن الحسين شريف مكَّة، الذي حرّر دمشق من تركيا العثمانية بدعم بريطاني، أن يجعل من سورية دولة عربية مستقلّة وفقاً لتعبد غامض نوعاً ما كان قد تلقاه من السير هنري مكماهون، المقوّض السامي البريطاني في مصر، عام 1915. لكن تبيين صالما وضعت الحرب أوزارها أن المصالح الإمبريالية سوف تنسخ حق الأمم في تقرير مصيرها الذى أعلنه الرئيس الأميركي وودرو ويلسون كأساس للتسوية ما بعد الحرب في أوروبا. والاحتجاج على هذه المعايير المزدوجة التي سمحت بالاعتراف محدُّداً بالحقوق القومية لرعايا الدول المسيحية في أوروينا (بمن فيهم التشيك والسلوفاك والمجريون واليهود والإيرلنديون، ناهيكم عن رعايا الدولة العثمانية السابقين في البلقان)، وإنكار تلك الحقوق على المسلمين دون سواهم في الوقت عينه، كان لا بد من أن يلهب ويؤجِّج مشاعر السخط على الاستعمار التي سرعان ما ستخرج إلى العلن في سائر ممثلكات السلطنة العثمانية السابقة.

الحريق المراد الأوروبية في الحريق المراد الأوروبية في المراد الم



### اليلقان، وقبرص، وكريت 1500 - 2000

علف الفتح السلجوقي، ولاحقاً الفتوحات العثمانية في الرائد البلغان، بهقية من جالهات نسلمة في أوروبا، من وصل أفرادها إلى هناك كمستوطنين أو من اعتنقا الإسلام المناسبة ويحكن ما حصل عند غزو الإسلام عن طروق الهوائية، ويحكن ما حصل عند غزو الأضاول حيث جرى التشكيل بالمؤسسات الكنسية

> جر مطاري موسدة قبل أن تدخير مطارية بنيان مدفعة كروان الورسنة عام 1991. كل اليسر أنية من أبرغ 1991. كل اليسر أنية من أبرغ اليسر عام 1998 على بد غير اليسر عام 1998 على بد غير اليسر عام 1998 على بد غير المورد الميان الميان الميان الميان المورد عام 1998 على بد غير المورد عام 1998 على بد غير المورد عام 1998 على بد غير مناز ويرفع 72 علر أولى مهاء غير مزع اوقد مهاء غير برغا التوميم الملاقات المعرفة بين طراعه الموسطة



الهيزنطية باعتبارها مُزاحماً أمبراطورياً، متحت الكنيسة الأرثونكسية في البلقان سلطات حقيقية وفعالة على الجاليات المسيحية هناك ريسبب هذا العامل تحييا، ريما لم تور سري عمليات «أسلمة» محدودة في الملقان المسيحي مقارنة بما تمّ في بلاد الانتشوال

يعود تأسيس الوجود الإسلامي الدائم في أوروبا إلى المهاجرين الأتراك الذين قصدوا شمال اليونان ويلغاريا وألبانها في القرنين الرابع عشر والخامس عشر، ولعبت الدور الرئيسي في ذلك «التكايا» التي أقامها مشايخ من الصوفية، والتي صارت في حالات كثيرة نواةً لتشكُّل المجتمعات القروية. وقد سهَّلت الطررُق الصوفية، كالمولوية والبكتاشية، على الناس في المناطق الريفية اعتناقهم الدين الإسلامي. إذ وجدت السبل الآبلة إلى إيصال الأفكار الإسلامية إلى عقول الفلاحين من ذوى المعتقدات المسيحية أو «الهرطوقية»، كتلك التي كان يحملها البوغوميليون، وهم أصحاب بدعة غنوصية بدائية عم تأثيرها الجنوب الأوروبي الكاثوليكي في القرنين الحادي عشر والثاني عشر. كان اعتناق الإسلام أكبر ما يكون في ألبانيا والبوسنة والهرسك وبلغاريا، ولاسهما بين البوماكيون في جبال رودويس، الذين تعتد أراضيهم الجبلية إلى داخل دولتي اليونان ومقدونيا الحاليتين، دع عنك جزيرة كريت. لكن بقاء المسيحيين يشكلون

السواد الأعظم من السكان في البلغان بغضل الدعم السطاني للرسمي للمنفرية الأرفرذكسي، هو حيا السطاني للرسمي للمنفرة الأرفرذكسي، هو حيا السلطاني غريضة لوزيرات الأفكار القومية والأفكار اللومية والأفكار اللومية والأفكار اللومية والأفكار العالمية الإنتاج المنفرية المناسبة على المناسبة الإنتاج المناسبة المناسبة على المناسبة المناسبة من حكان البلغان مسلمين، و 18 بالمئة من مسلمين في البوسنة (هوالي 45 بالمئة من مسلمين في البوسنة (هوالي 45 بالمئة من ملمينية إلى المدنى السكان)، ومعقم السلمين في البوسنة (هوالي 45 بالمئة من ملمينية إلى المدنى في المدنى المناسبة بلغان إلى المدانى المناسبة بلغان إلى المدانى المناسبة بلغان إلى المدانى المدانى المدنى المدنى

ومع انحسار مدّ الفتوصات عن ببلاد المجر الكاثوليكية، وتصاعد النزعات القومية الأرثوذكسية في كل من اليونان وصربيا ورومانيا ويلغاريا، وتقطُّع أوصال الأميراطورية المثمانية في أوروبا، فقد المسلمون عمايتهم السياسية. فالعديد ممَّن فاتهم الانسماب مع المهورش العثمانية، تعرضوا للمذابح أو أجبروا على أعتناق الديانة المسيحية. كما أنهم نزحوا بأعداد غفيرة بعد الحرب الروسية - التركية عام 1878، وحروب البلقان في الأعوام 1912-1914، ويعيد الحرب العالمية الأولى عندما جرى تبادل رسمي للسكان ما بين الأتراك المسلمين القاطنين في اليونان (بما في ذلك جزيرة كريت وجُزر الدوديكانين)، واليونانيين المتواجدين على بر الأناضول. أما قبرص التي انتزعها العثمانيون مثل جزيرة كريت من البشارقية في العام 1571، فيقد مسارت جِزَّءاً مِنْ الأميراطورية البريطانية بعد مؤتمر برلين عام 1878، وهذا ما حال دون الأغلبية الأرثوذكسية فيها واختيار الاتحاد مع اليوتان (مثلما فعلت كريت عام 1913)، وهكذا استبعدت من عملية تبادل السكان التي تمت في العام 1920. إن الجزيرة منقسمة إلى شطرين منذ عام 1972، حين تدخلت تركيا عسكرياً للحيلولة دون حكومة عسكرية ذات ميول قومية وتوحيد الجزيرة مع اليونان

لا تزال ألبانيا بلدا مسلماً إلى حد بعيد (70 بالمثة من سكانها مسلمون)، إنما هي كذلك بفعل الثقافة. فعد حملة طوبلة الأمد لمكافحة الدين شنّتها الحكومة

الشيوعية، تلك التي أعلنت البلاد رسمياً الدولة الملحدة الأولى في العالم، تشهد المعتقدات والعبادات الإسلامية في الوقات الصاضر التماشاً ملفتاً، كما يقتيت مناك أنقية مسلمة كبيرة إلى حير ما في بلغاريا (13 بالمثافر الله البلغاريين، من السكان)، عتى بعدما اضبطر الاتراك البلغاريين، للذين يُناهز عديم الله 1000 ألف نسمة، إلى النزوح بأعداد غير قليلة إلى تركيا من جراء حملة لا هوادة فيها قامت بها المحكومات الشيوعية وما بعد الشيوعية لديلغرتهم»، بما في ذلك شطب وتغيير أسمائهم كيامد الاسلومية أسمائهم

في اليوسنة، يشكل السلمون قرابة الـ 45 بالمئة من مجمل عدد السكان، وقد أنت العرب الأهلية بين الصرب وتحالف السلمين الكروات، اللي استمرت من عام 1991 إلى عام 1995 إلى وقوع حلسلة من ما 1995 إلى المؤسسة إلى المؤسسة المؤسسة المؤسسة المؤسسة منا حمل القوات الجوية التابية تلعلف مثال الأخلسي على التنظار، ومجل بتوقيع تلفائية دايترن المام 1995 الفي تسمن اليوسنة بموجبها إلى دولتين مفاصلتين، واحدة مسلمة — بموجبها إلى دولتين مفاصلتين، واحدة مسلمة — يروانية والأخرى مربية.







# الأقليات المسلمة فحي الصين



هذه المنذنة العمينية مثال حي على قابلية العمارة الإسلامية التكويد مع الأشكال البلدية المعلقة. وهلافا لما هي علي الساء بالسبة للكاندرائية أو الكيدالساء ليس هناك شكل عمداري مفروض دينيا للمسيد سوى المعراب، الذي يحدد اتجاء القبلة أو وجهة المسلاة

تتحدر الجاليات الإسلامية الموجودة في الصين من التَّجار العرب والفرس والأسيويين (من آسيا الوسطى تحديداً} والمغول، الذين تزوجوا من صينيات وعاشوا في الأغلب ضمن جاليات صغيرة متجمّعة حول مسجد مركزي. وأصفاد هؤلاء، بالإضافة إلى الوافدين الآخرين من منغوليا وآسيا الوسطى على مر الزمن، يُعرفون في الصين بأبناء قومية «هوي». يُشكُل الـ«هوي» نصف مسلمي الصين تقريباً البالغ عددهم عشرين مليون نسمة. وخلافاً للمجموعات الإسلامية الأخرى التي تميل إلى الثمركز في مناطق محاذبة لجمهوريات آسيا الوسطى, ينتشر أبناء قومية «هوي» في كل أرجاء الصين، وإنَّ كان هناك تركَّز خاص لهم في منطقة «نينغشيا هوي» ذات الحكم الذاتي. تعترف الدولة بال«هوي» كأقلية قومية، وهي ثالث أكبر أقلية في الصين، ولعلَّها الأقلية الوحيدة التي تتحدُد بعامل الانتماء الديني. والأقليات الإسلامية الأخرى المعترف بها رسمها تشمل الويغور في منطقة سينكيانخ، والقازاق والقيرغيز والأوزبك والتتار والطاجيك الذين تقم أوطانهم الأصلية في أراضي الاتحاد السوفييتي

صحيح أن أبناء قومية الدهوي» استنوا طريقة

حياة مميزة لهم كأقلية مسلمة تعيش خارج حدود «دار الإسلام»؛ إلا أنهم ليسوا بأي حال معزولين عن التيارات الرومية التي تهبُّ من قلب العالم الإسلامي، فالصوفية، مثلاً، وجدت منافذ لها إلى داخل الصين مع مشايخ الطُرُق النقشبندية والقادرية والكبراوية، التي أنشأت شبكات لها من الفروع والجمعيات في كل أنحاء البر الصيني. وخلال فترات الاضطراب التي دامت من القرن السابع عشر إلى القرن التاسع عشر، ساهمت الطُّرُق الصوفية أنفة الذكر في تنظيم سلسلة من الثورات والعصيانات التي تزعمها مسلمون في مناطق يونان وشانغتشي وكانسو وسينكيانغ ومعظم هذه الاضطرابات كان وليد عنف بين المسلمين أنفسهم سهبه وقع الأفكار الإصلاحية الوافدة من الجزيرة العربية على مجتمعات الدهوي: المحلّية. ففي عام 1781، مثلاً، سبق أحد مشايخ الطريقة النقشبندية، ويدعي ما مينغشين (م 1719)، وكان قد درس في الجزيرة العربية واليمن طوال ست عشرة سنة، إلى متصة الإعدام لتزعمه حركة عرفت بـ «المذهب الجديد» أو «الطائفة الجديدة»، وتصدّت في ذلك الوقت لبدعة تقديس الأولياء. وخلال الستينيات والسبعينيات من

القرن التاسع عشر، قام طيع نقطيندي آخر، ويُدعى مادوالونة، بتدرة غسطه حزل به أمبراطرية تشيخ المباشر) عن شمالها الغربي، ومهد السهيل لاتدلال الغربية، ومهد السهيل لاتدلال الغربية، ومهد السهيل التدلال الغربية عليه على المسلحة المنتفية المسلحة التنظيم عند منطقة القريبة إخوان، وقد عاصله على المسلحة المعربة إخوان، وقد عارضت بحض المسلسات التي اعتبرتها ولتنهة، من قبيل تبجيل أولياه المسيفية، وقد للها حركة «إليهواني»، قباط المحكم المناسبات المحكم المشيوع، قدراً للهرب من ظل الحكم الشهيوع، قدراً المناسبة الحكم الشهيوع، قدراً على من نظرياتها المناسبة وقد المناسبة الحكم الشهيوع، قدراً المناسبة الحكم الشهيوع، قدراً المناسبة الحكم الشهيوع، قدراً العربة من نظرياتها المناسبة الحكم الشهيوع، قدراً المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة الحكم الشهيوع، قدراً المناسبة الحكم المناسبة المناسبة الحكم الشهراء المناسبة الحكم الشهراء المناسبة الحكم الشهراء المناسبة الحكم الشهراء المناسبة الحكم المناسبة المناسبة الحكم المناسبة المناسبة المناسبة الحكم المناسبة المناسبة

قديم) الممثلة للأحناف الأكثر تقليدية. غير أن هذه المهماعات الإسلامية تعرفست جميعاً للأضطهاد والقماعات الثانوية الشقافية التي أمانها ماوتسي تونغ واقعة على الأقل (1986-1966) ووقعت منهمة كبرى واحدة على الأقل بحق أبناء قومية هوي في أعقاب انتفاضة لهم في مقاطمة وبنان، إلا أن رعاية الدولة لحركة «إيهواي» مقاستون غي ظل الأجواء الدوحة التي تلت وصول دنغ شياو بنيا إلى السلطة.

أولياء الصوفية أو ارتداء ملابس الحداد الصينية. وقد ويعد عودة مستعمرة هونغ كونغ إلى كنف الوطن لقيت حركة «إيهواني»، في ظل الحكم الشيوعي، قدراً الأم، جمهورية الصين الشعبية، نسجت الجالية المسلمة الصغيرة الموجودة فيها علاقات لها أيضاً مع أكبر من الرعاية الحكومية من نظيرتها الدغييمو» (من اللفظة العربية: المجموعات الإسلامية الأخرى على البر الصيني.

#### المشرق 1500 - 2000

بخلاف مصر التي حكمها العثمانيون، أو وكلاؤهم، كدويلة أو ولاية واحدة، بقى المشرق، الذي يضم سورية وجبل لبنان والعلساين، عليماً من الجاليات والطوائع المكبلة بتشكيلة منوعة من الجاليات الطلقة المرافقة والدينية تعد قيادة زعماء مطبّين، وقد كان

هؤلاء رسمياً رعايا للسلطان العثماني حتى القرن العشرين، حين تقاسمت فرنسا ويريطانيا المنطقة ومؤلتاها إلى دول تابعة ذات هويات قومية مهزوزة. لقد طل المشرق غرضة لتأثير الغرب الثقافي رضا طويلاً بعد رحيل الصليبين عانه ومسينا أن نذكر هذا



أن الكنيسة المارونية، التي تتخذ من جمال لبنان الشمالية قاعدةً لها، قد ثبتُت الطقوس اللاتينية واعترفت بالسهادة الباباوية. أما المرتفعات الجنوبية المطلّة على سهول الجليل، فهي موطن الدروز، وهم نحلة منشقة عن الشيعة الإسماعيلية. في ظل الأسرة المعنيّة (1544–1697)، والأسرة الشهابية (1697– 1840) التي حلَّت مطمأ، كان تقاسم السلطة والنفوز

بين الموارنة والدروز متكافئاً إلى حد ما، وكان الولاة الأتراك حريصين على الموازنة بين مصالح كلتا الفئتين. غير أن تراجع السلطة العثمانية منذ القرن الشامن عشر اقترن بتصاعد التوتر والمنازعات الطائفية بين الموارنة والدروز، تؤجَّجها المنافسة الحادَّة التي كانت محتدمة بين فرنسا ويريطانيا. وهذا ما أدّى إلى وقوع سلسلة من المذابح والحروب الطائفية



المريرة ما بين عامي 1838 و 1860.

وفي أعقاب صزيمة العثمانيين في العام 1918. جرى تقسيم المشرق إلى مناطق نفوذ بين الفرنسيين والبريطانيين، وقام العلقاء المنتصرين في الحرب بطاق أربعة بلنان تابعة – هي العراق وسورية ولبنان وفلسطين – من الولايات العثمانية السابقة. طرد الفرنسيين الأمير فيصل ابن شريف حكة وتألد اللورة العربية ضد الآتراك، الذي أقام حكومة مؤلفة في مديش ليسبطوا من لم سيطرتهم المياشرة على سورية

ولبندان، قيصا شرّعت بريطانيا فلسطين للهجرة الهجودية واستهطان بهور، أورويا فيها، وأفامت نظاماً ملكياً تابعاً لهي فل على طني في الأردن (العاوق. لكار وفيما أوجد الفرنسيون إدارة مديلة في سورية، ويغوا يلبية تشخيمة من الطرقتات وشبكات الاتصال والمواصلات، فإنهم عملوا على تقويض دعائم الوحدة الوطنية بتقسيمهم البلاد إلى ووائر إدارية من طأنها مضافحة الانقساسات العرقية والدنمية. وقد شجّعات العرقة الدناة الطائلة العاوية (وهم فقة من





دعائم الدُّكم بعد الاستقلال. صحيح أن هذا النظام أمَّن قيراً لا يأس به من السلام الاجتماعي، إلا أنه وقف حجر عثرة في وجه تقدم الوطن وتطوره وحين استخدم الفلسطينيون الأراضى اللينانية لشن هجمات على إسرائيل في السبعينيات من القرن العشرين، أعادت العمليات الانتقامية الإسرائيلية إحياء الانقسامات والحزازات الطائفية القديمة، ما أدَّى إلى وقوع حرب أهلية واسعة النطاق (1975–1982)، وإلى تشظى لبنان مناطق تسيطر عليها المبليشيات المسيحية والشيعية والسُّنيَّة والدرزية. ولعلُّ ما فاقم حالة الفوضى هذه، قيام الإسرائيليين باجتياح لبنان في عام 1982، بهدف طرد منظمة التحرير الفلسطينية من قواعدها في لبنان وكانت الحصيلة الرئيسية لهذا الاجتيام، فرض سورية هيمنتها على البلاد بحكم الأمر الواقع، ويروز «حزب الله» الشيعي المدعوم من سورية وإيران، كعدو لإسرائيل أقوى ساعداً وأشدً فاعلية من الفلسطينيين. وقد تبيَّن أن الاحتلال الإسرائيلي لجنوب لبنان مكلف وغير مُجدِ البِتَّة، مما حمل الحكومة الإسرائيلية على الانسحاب من لبنان من طرف واحد في العام 2000،

موشاح فیشان الموشاح ا

الشيعة الشاطنين في الجبال العطلة على مدينة اللانقلال، تمكن اللائقية، في سفوف الجيش وبعد الاستقلال، تمكن العلودين من إمكام سيطرتهم على حزب البحث العزب ورقائق أميا الميان المبادئ المالية ويقال المبادئ المستوردة من أيروبا الشرقية والمنزعة المعصية العربية الموغلة في أوروبا الشرقية الموغلة في

كذلك عمد الفرنسيون إلى تكبير هجم لهنان بنسئم أقضية طرابلس وصيدا وسهل الهناء وجنوب لبنان إلى الولاية اللشمانية الصغيرة السابقة، الأند لنزي أنّى إلى زيادة كعبرة في نسبة المسلمين من الطائفتين السُنّية والشيعية، وبمناء على سوابق الطوائف الدينية الرئيسية السلمة، على أن يحتقف الطوائف الدينية الرئيسية السلمة، على أن يحتقف الطوارة بالشُّمة العليا من هلال المتلالم منصبي يعرأ من تغييرات ديمغرافية على تركيمة السكان وله أميد تغيين نظام تقاسم السلمة على تركيمة السكان وله أميد تغيين نظام تقاسم السلمة على الرعية على أرسية



#### مشاهير الردالة المسلمين

أمضى الرحالة ابن بطرطة سنة كاملة أن أكثر في جزر المالديف، حيث قبل بعد شيء من التردد منصب قاضي القضاة المعروض عليه كان رأيه في الناس هناك أنهم يتصفون بالاستقامة والدرج. للا عاريات المسدور للا عاريات المسدور الملا عاريات المسدور

كان الدج إلى مكة باعثاً على ولادة جنس أدبي غني، 
هو أدب الرحلات، فقد كان بعض الحجاج يدونون 
برميات عن رحلتهم أو يُعلون مروياتهم على كتبة 
مختصين، أتبين على ذكر تفاسيل معشة تتناول كل 
شيء تقريباً، من أصناف الطعام إلى صروح العمارة. 
ولما لكثر الروايات استدعاً لعجب والإعجاب 
هذا الغرج من الأدب كتاب «مشوناسه» للشاعر 
والفياسيف الغارسي، ناصري حسن (2000—2001).

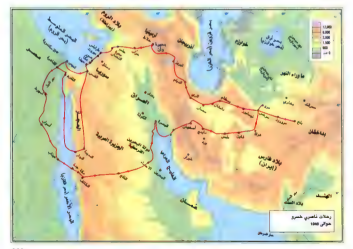
الذي ارتحل إلى القاهرة عن طريق نيسابور والري ويحيرة وان وحلب والقدس. ومن القاهرة قام برحلتَيُّ حجُ إلى مكَّة قبل أن يقفل راجعاً إلى آسيا الوسطى بصفته الداعى الإسماعيلي الأكبر للخليفة والإمام الفاطمي المستنصر بالله (ح 1036-1094). ولمَّا هُوجِم خسرو على دعوته هذه من جانب جمهرة من المسلمين السُّنَّة في مدينة بلخ، بتحريض من الأمراء السلاجقة على أرجح الظن، لجأ إلى بداخشان في غرب جبال البامير، حيث عاش بقية حياته في حماية أمير إسماعيلي هذاك. والإسماعيليون في البامير، التي تقع في شرق أفغانستان وأراضي جمهورية طاجيكستان السوفييتية السابقة، يُعظُمون شأنه ويحيطونه بالتبجيل بوصفه وليُّهم المؤسِّس. وفي الأساطير المحلَّية أنه لم يهد الناس إلى العقيدة الإسماعيلية فحسب، بل هو من أعطى قُراهم وبلدائهم جميعاً أسمامها أيضاً. وفي حين تعكس أشعار ناصري خسرو حالة الوحشة التي كان يعيشها في المنفي، فإن السجية العقلانية التي تسم كتاباته الفلسفية جعلته مقبولاً لدى الشيوعيين الذين استولوا على المنطقة في العام 1920، فاستيقوه معزَّزاً مكرَّماً باعتباره بطل طاجيكستان القومي.

والقاهرة بحسب ومصد هسرو لها في كتابه آلف الذكر تُحد قدوة تحتدى في الإدارة الحكيمة والعادلة. فالحرفيون هناك يتقاضون أجوراً مقبولة، الأحر الذي يصدوهم إلى تحسين نوعية منتجاتهم باستحران والبيدين يتسلمون معاشم بالتقاطاء، وهذا ما يجعلهم بالتقاطاء، وهذا ما يجعلهم القطاعة وينك تضمن فإقطاعة وينك تضمن منزاهتهم ويوفرون على الرعية عاقبة الفساد واليون وإذا ما غلامة تاجر يقطل زيوناً فإنه ديوضع على ظهر يبن اليوس مائت، القرف إلا يعرب في طُرقات السينة وهو يبن اليوس مائت، القرف إلا على والتراك كبيراً وها أنذا ألقى جزاً ما صنعت وكل من ستغوية الغش، يُجلك العاد،

الصيغة العربية من رواية الحجُ أو التسفار تُعرف

والوقوف على الطروف السياسية والاجتماعية السائدة في ذاك الحصر. إنها بحق تعزيد حيّ لحديد من الروحة العنيد من المؤلفات الأخرى، لعلّ أهميًا طُراً الرحلة التي قام بها أعظم الرحيّات التسليبين على الإطلاق، المغربي ابن بطرفة (1946 – 1970)، وأخذته من موطنة طنجية إلى الصعين مثالي الزيريقيا جنوبي المسحراء الكبرى (بلاد الزنجي). أدّى ابن بطوطة فريضة الحجّ ست مرات على الأقل في سياق رحلات وأسفاره: والقصول الأولى مما حكما عشمية بايستوفي تماماً مواصفات أدب الرحلات. لكن حيث إن رحلاته أن المدى المقال بشكل بشكل مطرف على الزمن أم في المدى، فقد صمارت رواية لكثر الزنجية المن المدروف الذات الذات النظم الأطرار العالم المعالم المدورة الثقاف توابع غوار رواية المثلم النظرية للعالم المدورة الذات النظم الأورادي إلى المدورة الذات التطالق المؤلفين العالم المدورة الذات التطالق الإلمال العروف الذات الدورواية الذات التطالق الغلور العالم العدورة الذات التطالق الإلمال ورواية المثلم النظرية للعالم العدورة الذات الدورواية الذات التطالق الغلور العالم العدورة الذات الذات ويواية المثلم النظرية للعالم العدورة الذات الذات ويواية المثلم النظرية للعالم العدورة الذات الذات ويواية المثلم النظرية للعالم العدورة الذات الذات ويواية المثل المؤلفين العالم العدورة الذات الذات ويواية المثل المؤلفين العالم العدورة الذات الذات ويواية المثل المؤلفين العالم العدورة الذات المؤلفين غوار رواية المثل المؤلفين العالم العرف الذات الذات ويواية المثل المؤلفين العالم العدورة الذات الألم على غوار رواية المؤلفة المؤلفة المؤلفة الخيرة العالم العرف الذات العرف المؤلفة المؤلفة الغرب العرب العرف العرب العرب العرب العرب العرب الطبيقة العرب ال

بدالرحلة، وهذا الجنس الأدبى هو من ابتداء ابن جُبير الأنداسي (1456–1477) الذي دون وقائع رحلة جُبير الأنداسي (1476–1477) الذي دون وقائع رحلة شهر شياه/ فيرابر 1831 قاصداً حكّ. وهذاك أقام ابن جُبير تسعة أشهر قبل أن يعود من الديار المقدسة إلا الإسامية عن طريق العراق ومكا حيث معدد على متن سفينة جنرية متُجهة إلى صقلية. وبعد أن ككبت له النجاة إثر غرق السفينة في مضائق سيناء استقل مركباً أهر في تراياني روصل سالماً إلى غرناطة في نيسان/إديل 1862. تسوى لنا رواية ابن جبير فيضاً من المعلوبات والصقائق عن الأقطار والأمصار الله مر يها، وتشكل مرجعاً لا يقدر بثمن لمعرفة أحوال مر يها، وتشكل مرجعاً لا يقدر بثمن لمعرفة أحوال



ماركو بولو التي لا تقلّ عن روايته شهرة لم يدونها 
ابن بطوطة يقلمه هو، بل أملاها إملاء على محاور له، 
هو الكتاتب والدارس الفرناطي ابن خرّي ((1827 – 
القد سجل ابن خرّي مرويات ابن بطوطة في 
كتاب بناءً على إيماز من أمير فاس، أبو عبنان (1836 – 
كتاب بناءً على إيماز من أمير فاس، أبو عبنان (1846 – 1868). وقد الكتاب قيد الكتاب قيد الكتاب قيد الكتاب قيد 
غملاً بين صفوف المتعلمين، فقارت التساؤلات هذا، 
ما جاء في وصف ابن بطوطة، وهل يُمكن الركون إليه. 
ما جاء في وصف ابن بطوطة، وهل يُمكن الركون إليه. 
ما شباء في وصف إلى أن ابن جرّي يرما يكون قد 
ما شباء في وصف إلى أن ابن جرّي يرما يكون قد 
ما شباء في كان بالتأكيد أكثر القدائية، بهينما العمل 
المتعلم كتيراً في المهال إلى الغوائية، يهينما العمل 
على عبن أن بالتأكيد أكثر التقالات، فتصرف من عنده 
في هي من ما حكاء ابن بطرطة الإسبان ربما لها علاقة 
في هيد من عداء ابن المؤتل الكثية، الإعداء مع الأساب ربما لها علاقة 
الأصلي عند أن ما إذا غنات الكثية، الإعداء مع الأساب ربعا لها علاقة

يُمكنها أن تتال من سمعة ابن بطوطة بوصفة واحداً من من أعظم البروقة من من أعظم البروقة على المحمود إن اللروقة من الملاوقة الملاوقة الملاوقة معيداً عن المسالم في عصره ليس لها نظير في الواقع معانة تضربا ما خطاته ومسلماته الشيء الكثير عام حافظة تضرباً عن البلاد التي زارها وطاف في أرجائها كانت له عين البلاد التي زارها وطاف في أرجائها كانت له عين عالمه الاجتماعي بقدر ما تذهرنا عن عنوية من المسالم المواقعة المأوفة: وكل جملة من جُمانتظري على تعرب عليه من جمانة من جُمانتظري على تعرب في المسالم المعانية من جمانة من جمانة من جمانة من جمانة المواقعة والمعانية ومن جمانة المنازير والكلاب ويبيحونها في أسراقهم، وهم أهل رفاههة عين إلا أنهم لا يعتملن في مطعو ولا طبعي، وترة الكبير منهم الذي لا تحمي أمواله كثرة وترة من طبقة ولا طبعي، وترة الكبير منهم الذي لا تحمي أمواله كثرة على طبعة في خلال خطان غيراني هذا تأخم ما خانا كثير منهم الذي لا تحمي أمواله كثرة على المنازير المنازير الناجر الكبير منهم الذي لا تحمي أمواله كثرة على المنازير المن



بادياً في المجتمعات الإسلامية، حيث الأقسنة محل تعدير رفيم، والأقسنة التي تلبس في العان مؤخّر مهم على ما يقتقع به العره من جاء وما يقبوق من مكانة الجتماعية، وقد أصب إن بطوطة بالأفارقة في وسلطنة، مالي الما يتمأون به من تقى رورح، ولاسيا سليتهم بحقظ القرآن عن ظهر قلب: «ومم يجعلين لأولادهم القبرد إذا ظهر في حقيم التقسيد في مقطاه، غلا تلك عنهم حتى يحقظوه، غير أنه لا يستهجن عادة بلغور النساء على السلطان عرايا غير ستترات. بعفول النساء على السلطان عرايا غير ستترات. وتعرّي بناته... ومنها أن كغيراً منهم بأكلون البيف وتعرّي بناته... ومنها أن كغيراً منهم بأكلون البيف



صنع الأسطولاب. هذه الخطيطة الحائدة إلى القرن الصادي عشر وضعت يقمد تعيين اتجاه مكة – الأمر الفائق الأهمية بالنسبة للمطمين عند إلفامة الصلاة



## بريطانيا فد مصر والسودان ذلال القرن التاسع عشر



لقي الجدال تشاراز جورج غوردون العلقية ، بدالسيني» قوات المهدي موق الدرج المزادي الرام عقر المادكم في الموطوع بعد حصار مام حسمة أغفون العادي حصار مام حسمة أغفون العادي والمنافئة عالم المنافئة بان أماد والمنافئة بان أماد إلحضاح المنافئة بان أماد الرسم بويشة الرسام الفيكتوري الرسم بويشة الرسام الفيكتوري مساعة الرسام الفيكتوري

بدأت هيمنة بريطانيا على مصر مع النظام التحديثي لمحمد على، الذي كان بالاسم واليا عثمانياً على مصر، بينما هو في الواقع حاكم مستقل فعلاً؛ وكذلك مع سليله الخديوي إسماعيل (ح 1863-1879)، الذي كان مفتوناً إلى حد الهوس بأوروبا. فمخططات إسماعيل باشا الطموحة للتنمية الاقتصادية، ومن ضمنها مد السكك الحديدية وخطوط البرق وشق قناة السويس (افتُتحت عام 1869)، أدَّت إلى إفلاس البلاد وفرض إدارة مالية أجنبية عليها. فأعلنت مجموعة من ضباط الجيش المصرى من أبناء البلاد الأصليين، يُساندها رحال الدين ومبلاك الأراضي والمنحقيون وداعية الوحدة الإسلامية الجامعة جمال الدين الأفغاني، عن معارضتها لنظام إدارة الدُّيْن، واستولت على وزارة الحربية حيث شكلت حكومة برلمانية برئاسة الوزير «الثائن» عُرابي بأشا، عندئذ عمد وليام غلادستون، رئيس الوزراء البريطاني، إلى قصف الإسكندرية، وقام بإنزال قوات على الأراضي المصرية، فألحقت الهزيمة بجيش عُرابي في معركة «التل الكبير». وفي ظل المقيم المريطاني، السير إيفلين مارينغ (الحقاء اللورد كرومر)، الذي تولَّى الشؤون المالية في الحكومة، جرت إدارة الاقتصاد المصرى بنجاعة، إنما لما فيه مصلحة الأميراطورية. وشهد الإنتاج الزراعي تعسَّناً من جراء

إقامة السدود وخزانات المياه للتحكّم بفيضان النيل، وترسيع شركة السكك الحديدية، فتضاعفت كحيات القطان الغام المزروع لأعراض التصدير، لكن البريطانيين حرصوا على تقييد عملية التصنيع خوفاً من تشعير المنافسة.

بدأ الأختراق المصري للسودان في عشرينيات القرن التاسع عشر، حين أطاح محمد على بسلطنة الفُنج كجزء من رهانه على إقامة إمبراطورية مصرية في إفريقيا. في عام 1830، أنشئت الخرطوم على النيل الأبيض كعاصمة محصنة جديدة. وباستخدامهم ضباطأ أوروبيين لقيادة القوات المجذبة المعلية والقوات المصرية، تمكُّن خلفاء محمد على من توسيع نطاق سيطرتهم إلى أعالى النيل والأقاليم الاستوائية. وعملا بميادىء الإصلاح الإداري الشي كنانت رهن الشطبيق أنذاك في مصر والأميراطورية العثمانية، قرض المصريون نظام احتكار الدولة للتجارة – حتى الغارات لاصطياد العبيد صارت من أعمال الدولة -في الوقت الذي وحدوا فيه معايير الإجراءات القضائية وفيقياً للمذهب المتنفى المعمول ينه رسميناً في الأميراطورية العثمانية. وهذا ما انتقص من سلطة العلماء المطيين، وهم من المذهب المالكي، كما أضعف من جهة أخرى كافة البدع المنوفية المعلِّية. ومن

المفارقة بمكان، أن هذا التدبير جاء مُساعداً في نشر الطُّرُق ذات التوجُّه الإصلاحي، كالطريقة السُمَّانية والطريقة الختمية، اللتين طلع بهما حُجّاج عائدون من الحجاز، حيث كانت الروح الإصلاحية على أشدها منذ القرن الثامن عشر، وحين ألغيت احتكارات الدولة المصرية في المسينيات من القرن التاسع عشر، شرع الأوروبيون بدخول السودان لتسلم مقدرات التجارة في موادٍ مثل الصَّمعَ العربي وريش النعام والعاج، الأمر الذي ألحق ضرراً فادحاً بمشاريع الأعمال المطية. وبضغط من بريطانياً، وقُعت الحكومة عام 1877 ميثاقاً تحظر بموجبه كل أشكال النخاسة. وقد تفجّرت مشاعر الاستياء من هذا الإجراء في ثورة كبري أشعل فتيلها وتولى زمامها محمد أحمد. كان هذا الأخير شيخاً من مشايخ الطريقة السمانية، وكان يتمتع بسمعة عطرة تشهد له بالتقوى والصلاح. في تشرين الشاني/نوفمبر 1882،





أعلن محمد أحمد على الملأ أنه هو المهدى (أي «المسيح» المسلم الذي كان ظهوره منتظراً على نطاق واسع في نهاية القرن الثالث عشر للهجرة)، ومن ثم استنهض قبائل البقارة الرعوية للثمرد على الحكومة التركية -- المصرية «الكافرة». ويعد أن أباد قوة من ثمانية آلاف مجنّد محلّى بقيادة هيكس باشا في شيخان، انتقل المهدي للاستبلاء على أم درمان والخرطوم. وهذاك لقى الجنرال غوردون مصرعه على درج دار الحاكم يعدما رفض الامتثال للتعليمات المُعطَّاةِ لِه يوجوب إِجْلاء العامية. وهذا ما أورث الجمهور الفيكتوري في بريطانيا عطشاً شديداً للثأر. وقد مات المهدي بعد ذلك بستة أشهر (بحُمي التيفوئيد على الأرجع) إثر دخوله الخرطوم دخول الظافرين. و بقيادة خليفة عبدالله الطايشي، الذي خلفه في زعامة الحركة، استمرت تلك الحركة في الامتداد والتوسّع جنوباً نحو جبال النوبة ومنطقة بحر الغزال. وهذا ما أبضل التعديد من أقوام الإرواديين غير المسلمين، ومنهم النوير والدينكا وسواهماء في مدارها مما بذر البذور لنزاعات وصراعات ستتفجِّر مستقبلاً.

لقد كان قدر الدولة المهدية الهلاك، لأنها تحدُّت وأذلت قوة بريطانيا في منطقة حسّاسة استراتيجياً لقرنسا فيها، هي الأغرى، أطماعها ومأربها الأميريالية. ففي عام 1898، تعرّض جيش خليفة البالغ تعداده 50 ألف رجل لمذبحة مروعة على يد قرة انطيزية - مصرية مشتركة بقيادة الجنرال هربرت هوراشيو كيتشنر. فما كانت حراب خليفة ولا بنادقه العثيقة لتُضاهي بأي حال رشاشات «غائلينغ» الحديثة التي كان أحضرها كيتشنر عبر مجرى النيل في أسطوله الصغير من المراكب البُخارية المصفّحة. آلت هزيمة المهدي إلى نصف قرن أو أكثر من الحكم البريطاني في ظل السلطة الإنجليزية – المصرية المشتركة. وهنا اعتمد أتباع المهدى السابقون – وكانوا يُعرفون بـ «الأنصار» تيمناً بأنصار الرسول محمد في المدينة - مبدأ الجهاد «السلمي»، موسّعين نطاق نفوذهم ليشمل المناطق المدينية. في عام 1944، شكل زعيمهم سيد عبد الرحمن، ابن المهدي، «حزب الأمة»، الذي أبقى على تعاونه مع البريطانيين حتى وهو يعمل من أجل الاستقلال. في حين شكل أتباع الختمية «حزب الاتحاد الوطني»، المحبِّدُ للاتحاد مع مصر، لمواجهة نفوذ الأنصار. ولئن لقيت فكرة الاتحاد هذه رفضاً باتاً بعد الثورة المصرية عام 1952، فإن المنافسة المريرة بين الحزبين الدينيين ظلت قائمة،

مما فتح الباب لمجيء الحكم العسكري، أولاً بقيادة اللواء إبراهيم عبود (ح 1954-1964)، ولاحقاً بقيادة الفريق صعفر النميري (ح 1969-1985). حياول النميري في البدء رأب الصدع ما بين الشمال المسلم والجنوب غير المسلم بمعظمه (غالبيته من المسيحيين والأرواحيين)، وذلك بمتح حكم ذاتي محدود لمديرية بحر الغزال والمديرية الاستوائية ومديرية أعالى النيل. غير أن النميري بدّل اتجاهه على نحو جذري في العام 1983، وبشن حملة الأسلمة البلاد أسلمة تامَّة. وقد سانده في ذلك حسن الترابي، زعيم الجبهة القومية الاسلامية (النسخة السودانية من حركة «الإخوان المسلمين» في مصر). صحيح أنه جرت الإطاحة بالنميري في عام 1985 بعدما أضحى شخصاً غريب الأطوار وغير متزن على نحو متزايد، إلا أن عمر البشير الذي استولى على مقاليد السلطة بمساعدة الترابي في انقلاب عسكري عام 1989، مضى قُدماً في تطبيق برنامج الأسلمة إياه. أثار إصرار الترابي على تعريب وأسلمة السكَّان من غير المسلمين، إلى حد تطبيق العقوبات الإسلامية عليهم، أثار مقاومة متعاظمة في صفوف أيناء الجنوب, فانضم عدد غفير منهم، أو قدُّموا المساندة، إلى الحركة الشعبية لتحرير السودان بقيادة العقيد جون قرنق. وهذا الصراع ما بين الشمال والمنوب، وهو بالمناسبة أطول حرب أهلية متواصلة في إفريقها، يصنف أحد المؤرخين المرموقين بأنه «حرب أهلية ذات أبعاد تُقارب الإبادة الجماعية... يُلجأ فيها إلى استخباء تكتيكات من ضمنها تجويم السكان المدنيين وإجبارهم قسراً على التزوج عن ديارهم». إن الأقوام التي تعتنق الديانات الإفريقية، مثل النوير والدينتكاء تنعرضت ولا تزال لمحاولات إدخالها في الدين الإسلامي عنوة. وقد استخدم عمر البشير برنامج الجبهة القومية الإسلامية، القاضى بتطهير صفوف الجيش المعلميا ودوائر الخدمة المدنمية من غير الإسلاميين لا بل وإعدامهم، للقضاء على قوة الأحزاب السياسية التقليدية التي تهيمن عليها الجماعات الصوفية. وبعد مضى عشر سنوات على الحكم الديكتاتوري، كان الترابي قد أدّى خلالها كل ما هو مطلوب منه، قام اللواء البشير بانقلاب «داخلي» عزل فيه الترابي عن الحُكم في كانون الأول/ديسمبر 1999.



### فرنسا فد شمال إفريقيا وغربها

الفتح الفرتسي لشمال غربي إفريقيا لم يبدأ جدياً إلاّ في
السام 1980 مين أقدمت حكومة الملك البوريوني
السمة عديد عرضه، جارل العاشر، مسنوية عن تجارة
المستمعيد عرضه، جارال العاشر، مسنوية تجارة
المسوله، أصحاب المصالح القديمة في تجارة
المسوله، على غزر الجزائر وفي حين احتل الفرنسوين
مدينة الجزائر وغيرها من العدن الساحلية، أثار حلول
عربية الجزائر وغيرها من العدن الساحلية، أثار حلول
عربية على المتحافيين في المتحافة الداخلية من

البيلاد محركة معالمة البيلاد محركة البيلاد محركة البيلاد محركة المحركة البيلاد محركة المحركة المحركة



يوغر في معركة إيسلي عام 1841، زالت كل المواجز من أمام الاستيطان الفرنسي عنك، أقدم بوغر على تمويد المساحب الرامعة، وملى تمدير تصادب فقيقة من الداني، وحمل تمدير وتراكك عشرات الآلاف مشتهم مودون جوماً تمت مصادرة مساحات شاسعة من الأراضي، وجرى تهجيما عشائر ومرقباء عين ويروية على السواء إنساماً في الأوروبيين شهد القرن القلمان عشر قيام حركات المجال أمام تسوطن القلمان عشر قيام حركات التفاشة كبرى سُرعان ما سخفت في عام 1871، وقد التفاشة كبرى سُرعان ما سخفت في عام 1871، وقد

استمر استيطان الأراضي المنتجة في الطريط الساحلي الجزائري حتى إلى ما بعد حلول القرن العظرين. ففي عام 1940، كان المستربانين الأوروبيين بالحرين رفا 2.7 مليون مكتان أي ما يُمثل 25 إلى 40 بالمئة من الأراضي المسالحة للزراعة، تشكّل الأنهذة (المعرف شريها على المسلحين) أهمّ صادراتها.

والتخريب الشقافي كان هائلاً هو الأخر. فقد كظرت المعاهد الإسلامية التقليدية أو كجزت مواردها الماليية. وكنان من المفترض أن تُستيدل بعدارس فرنسية، إلاّ أن أقلية صغيرة جداً من المسلمين الجزائريين استفادت من ذلك. وعلى عكس بريطانيا التي كانت تؤثر حكم أميراطوريتها من خلال وكلاء مطواعين لها، رأت فرنسا أن تنتج سياسة الاستيعاب. ولئن كان تطبيقها لهذه السياسة محدوداً، إلا أنها خلقت نُجَية فرانكفونية صغيرة تتماهى مع العضارة القرنسية. في عشرينيات وثلاثينيات القرن العشرين، برزت حركة قومية تضم مصلحين إسلاميين يتحلقون حول عبد الحميد بن باديس، وقوميين عرباً يستلهمون أفكار مصالى الماج، وقد أصابت تلك الحركة نجاحاً ببذرها البذور لقيام حرب استقلالية ناضجة الشروط، وهي التي اندلعت فعلاً في أواخر الخمسينيات من ذلك القرن بدعم من الكتلة السوفييتية ومصر والبلدان الـ مربيـة الأشرى. في عام 1958، استطاعت حركة مضادة قنام بنهنا مستوطنون فرنسيون يعارضون استقلال الجزائر، أن تطيح بحكومة الجمهورية الرابعة وتأتى بالجنرال ديغول إلى المكم في فرنسا. لكن بيغول، وخلافاً لتوقعات المستوطنين، أقرّ باستقلال الجزائس ويعد مفاوضات مديدة في إفيان، اعترفت فرنسا بالسيادة الجزائرية في عام 1962. مهما يكن من أمر، فقد بقيت الروابط الاقتصادية والاجتماعية والسياسية ببن فرنسا والجزائر وثيقة للغاية، حتى بعدما حلت جبهة التحرير الوطنى - الحزب القومى الذي فاوض على الاستقلال - محل الإدارة الفرنسية، تلك الأقلية الفرانكفونية شبه الاستعمارية التي كانت تتسيد على الأغلبية من الناطقين باللغتين العربية والبريرية (الأمازيفية). وفي كانون الأول/ديسمبر 1991، تدخل الجيش لمنع الجبهة الإسلامية للإنقاذ من الوصول إلى السلطة عبر انتخابات وطنية. وقد فقد أكثر من مئة ألف جزائري أرواحهم في غمرة الحرب الأهلية التي تلت ذلك، تلك الحرب التي عكست في جزء

منها صراعاً بين النخبة الفرانكفونية الملتزمة بالقيم الغربية وبين الإسلاميين الذين يعتقدون بأنهم بمتلكون شرعية ثقافية أرفع شأذاً.

ولم تقف المطامع الاستعمارية الفرنسية عند حدود الحزائر فقط، بل تعدَّتها إلى جارتها تونس أيضاً. كانت تونس ولاية عثمانية ذات حكم ذاتي، فأخذت فرنسا بالاستيلاء عليها تدريحياً اعتباراً من العام 1881. ويحلول عام 1945، كان نحو من 144 ألف مستوطن أورويس يحتلون كمس مساحة الأراضي القابلة للزراعة. إلاَّ أن هؤلاء المستوطنين لم يشكُّلوا في أي يوم مجموعة ضغط معلية قوية كنُظرائهم في الجزائر. لذلك ما إن مُنيت فرنسا بالهزيمة في الهند الصينية بعد الحرب العالمية الثانية، حتى سلَّمت باستقلال تونس في المام 1956. والنسق عينه من التغلغل الاقتصادي الغرنسى المستتبع بالسيطرة الإدارية والاستيطان الأوروبي حميل في المقيرب أيضياً، إنما مع قيارق رئيسي هو أن البلد احتفظ بوضعيته ككيان مسلم في ظل الأسرة الشريفية (المتحدرة من سلالة الرسول) التي وصلت إلى السلطة في القرن السابع عشر. كان سلطان المغرب، مثل حكام إيران في زمانه، يفتقر إلى الأموال اللازمة لدفع رواتب جنوده. وكان هذا وضعه بنوع أخص بعدما انتقل إنتاج السلعة الأعلى قيمة مالية لديه، ألا وهي السُّكُر، إلى أيدي الأوروبيين ولاسيما مع تطور زراعة السكر في جزر الكاناري والأميركيتين. وبغية الحفاظ على هيمنته على القبائل العاصية، رهن السلطان عائداته الجمركية واستلف دونما حساب من المصارف الفرنسية. وحين أثار ذلك ثورةً في صفوف العلماء، تدخل الفرنسيون بصورة مباشرة، فارضين الحماية على البلاد (إلى جانب محمية أصغر حجماً أعطيت الإسبانيا) في العام 1912. وهكذا طُرحت أراضي المغرب للبيع على الأوروبيين، الذين بلغت ممتلكاتهم منها بحلول عام 1953 زهاء مليون هكتار، أو ما يوازي 10 بالمئة من مساحة الأراضي التي تغلُّ محاصيل زراعية، فضلاً عن 25 بالمثة من مجموع بساتين الفاكهة وكروم العنب، مع أن الأوروبيين بالكاد كانوا يُشكِّلون واحداً بالمئة من مجمل عدد السكان. غير أن الأسرة الشريفية استطاعت على عكس الحال في الجزائر وتونس، أن تضع نفسها في مقدمة الحركة المطالبة بالاستقلال. ففي عام 1953، جعل الفرنسيون من الملك محمد الخامس بطلاً قومياً وذلك عندما نفوه من البلاد بعدما رفض الموافقة على نظام

«ازدواجية السيادة». وإثر وقوع مظاهرات حاشدة وأعمال عنف، سمح الفرنسيون للملك بالعودة، مسلمين باستقلال المغرب في عام 1956. وما زالت الأسرة الحاكمة في السلطة إلى يومنا هذا، ممثلة يحفيد محمد الخامس، الملك محمد السادس.

وهذا النموذج من الفتح الاستعماري الذي تتبعه ثورة وطنية، عاد وتكرر، وإنَّ بوضوح وشدَّة أقل، في أجزاء أخرى من الأميراطورية الفرنسية في إفريقيا، حيث كانت للفرنسيين مطامع اقتصادية لكن مصلحة

قليلة في الاستيطان. تمثلت مصلحتهم الاقتصادية الأولى في تعفيز إنتباج المعاصيل النقدية، مثل الفول السودائي والأخشاب وزيت النخيل. عمل الفرنسيون على جباية الضرائب نقداً، واستخدموا الأيدي العاملة بالسُخرة في مزارع الموز والكاكاو والبن. ومدوا خطوط السكك الحديدية لنقل البضائع من مناطق الداخسل إلى المحيسط الأطلسي، قدمروا يذلك أسلوب النقل بواسطة الجمال القديم والعريق.

وتقوضت أسس التجارة الإفريقية باستيلاء العرب المشارقة واليونانيين والأسيويين من جنوب القارة على تحارة المعرِّق في المستعمرات الفرنسية وأهمل التعليم الإفريقي، بحيث لم يتح سوى لـ 3 بالمنة فقط من الأضارقة في الإمبراطورية الضرنسية أن يسالوا نصيباً من التعليم المدرسي. مع ذلك، فقد نبتت نخبةً فرانكفونية صغيرة هي من سيرتقى سُدة الحكم بعد الاستقلال. وفي عام 1958، عرض ديـ قول على مستعمرات فرنسا في إفريقيا الاختيار بين الاستقلال الفورى أو الحكم الذاتي ضمن الأسرة الاقتصادية الفرنسية. وحدها غينيا اختارت الاستقلال الفوري، وكنان اختيبارها هذا مكلفاً إذ أضرٌ ضرراً فادحاً بإنمائها الاقتصادي. أما ما تبقى من بلدان تابعة لفرنسا في غرب إفريقيا، فقد نالت استقلالها الناجز في غضون الستينيات من القرن العشرين.



حتى 1914 ميالكون بالكلت منتلكان فرسيه 📄 سٹکٹ اسیمیہ ستتناه برتناية ستلكان أمانيه دول سنقه

شمال غربى إفريقيا

ستلكاب بلمبكيه

ستلكان ليطاليه

# نمو الدج وتطوُّر المشاعر المقدسة



المج أحد أركان الإسلام الفصعة، ومو فريضة دينية يتوجب على كل معلم أن يرتبيّها مرة ولحدة على يتوجب على كل معلم أن يرتبيّها مرة ولحدة على يسيرة نسبيا يقضل النقل الجوين الذي في طاقة المرم تمكل نقلة: إن معلما الجدة تمكل نقلة: إن معلما الجدة تمكل نقلة: من عبنى على شكل خيمة عملاقة يمتد على مساحة يضع عشرات الآلاف، من الأمثار المريمة ما يسترعيب في وقتر واحد عدداً أكبر من المسافرين ما يسامل المريمة أي مطابر قيل المسافرين كل أرجاء ما يسترعيب أي عطارة في الحداث في المسافرين كل أرجاء ما يسترعيب أي عطارة في المسافرين من كل أرجاء حرايان العدن نقسه من الأرجاء من طورت بعضر عرايان وحرايان العدد نقسه من

تروب المج في الجزيرة العربية

بريبالمج
بريبالمج
بريبالمج
بريبالمج
بريبالمج

داشل المملكة العربية السعودية من المواطنين السعوديين والمقيمين الأجانب على حد سواه. قبل وفاة النبي محمد في العام 932 م، تناول

شعائر العج التي كانت سارية قبلاً داخل مكة وما حولها وعمل على إصلاحها. وهذه الشعائر المُمثلحة التي تستفرق تأديتها عدة أيام، تشتمل على الطواف حول الكعية، اليذاء المكعب الشكل القائم وسط المشعر العرام في مكَّة؛ والسعى أثناء التلبية بين العنفا والمروة؛ والوقوف يوماً كاملاً على جبل عرفات؛ والنفرة (وهي اليوم سيل هائل من البشر والمركبات) عبر المزدلفة؛ ورمى الجمرات (وهي كناية عن أعمدة ترمز إلى إبليس) في مِني. إن العجر الأسود «هجر سماوي، تكتنفه الأسرار. إنه مصمود في الركن الجنوبي الغربي للكعبة، وموجَّه نحو عبادة الله دون سواه كما تجلى لأبى الأنهياء إبراهيم وابنه إسماعيل، الجد القديم للعرب. والقصل الأخير من المجَ، ألا وهو تقديم الأضاحي إحياءً لذكرى الشاة التي تقبلها الله بدلاً من ولد إبراهيم، يُحتفل فيه في جميع أنصاء العالم الإسلامي ثمت اسم «عيم الأضحى، حينما يذبح المسلمون بضعة رؤوس من ماشيتهم أو يتناولون لحوم حيوانات ذبحت في منازلهم. أما العمرة، أو «الدجّ الأصغر»، فهي مقصورة على الحرم المكنى المصحط بالكعبة، وباستطاعة المرء أن يؤديها في أي وقت من السنة، أو في التزامن مع الحجُّ نفسه.

فهما قبل الأزمنة المديثة، كان يُمكن لرحلة الحجّ أن تكون شاقة للغاية، ولاسيما للقادمين من مناطق الأطراف القصية، كان من الجائز جداً أن تستغرق



الرحلة سنوات عديدة من عمر الإنسان – أو حتى عمره بكاملة – كي يتم «الركن الخامس» من أركان الإسلام، في تلك الرحلة، كنان ثمة عدين أوقافل» تتمرك يسرعة تمت إمرة «أمير الحج» بعد أن تعظام من مروية ومصر والعراق ركان أمرو القوافل بمثابة قادة عسكريين في الميدان. واجيمم الأولي، في واقع الأمر، كان حماية المجاج من قطاع العلرق البدو. إمن جديد الذي أدى فريضة الحج عام 1844، يصلم خيمة أمير القافلة العراقية -جمدينة مسؤوة أن طقاعة منهة، لها «أريم بويابات شامعة» يلم الدرء

عبرها سلسلة من الردهات والدهالين في القرن القاسع عشر، تضافر ظهور الدلاحة البيضات نواب المتحدالية سم المتحدال في المتحدال في المتحدال في المتحدال المتحدال المتحدال المتحدال الآلال المتحدال والمتحدال المتحدال المتحدال المتحدال المتحدال والمتحدال والمتحدال والمتحدال والمتحدال والمتحدال والمتحدال المتحدال المتح

خريطة مكة س قصر شریف الأشراف، عون الردیق 1905-18821 بداه رائده محمد بن عو 19 قصر شريف الأشراف عبدالله، الأم الأكبر لغون الرفيق 29 من أجياد (يوجد في هذا الحي ا مؤسسة التكايا المصرية وسرام المكرمة الجديدة) 50 مقر المرس الرئيسي (الشرطة) 31. بارة والى الموان منعر الشرطة إلم عدرسة (تستخدم حالياً حقراً للجنة تناطر ربيدة ومكتباً لرئيس المؤدس).

وو برگة ماجد بتركييرة للمياه موسولة بالفناش

34 دار القضاء رمسكن القاضي

35 غير أبي طالب (عم الرسول)

36 أيار مهاد موسولة بالقماطر

97 قبر السيد عقيل 38 قبر الوثي الشيخ محمود 98 جبل قعيقمان 40 حي المعبدة (الحصب)

40 حي المحبّدة (المحصد) 41 أيبار ماه من القماطر (مثل عدّه الأبار موجودة حالياً في الدروب الريسية كاعة) وكانت لهذه الزيادة الكبورة في عدد المشاركين في الدع تتبيعة جانبية وخيمة تطلقت في حالات من تفشّى وباء الكوليرا على نحو مدمِّر ففي عام 1885. قضى وباء مصدره جاوه وستفافورة على ما يُقدِّرب 15 القاء من أصل 90 الله معاج، وذلك قبل أن ينتفي الدع الذي صادف وقوعه في شهر أيبار/ماير من ذلك العج الذي صادف وقوعه في شهر أيبار/ماير من ذلك العام ولم يليث أن امتد الوباء في الشهر التالي بإلى

ينقض شهر تشرين الثاني/نوفعبر إلاّ وكان الوباء قد بلغ أماكن قصية جداً كمدينة نيومورك. وإذا كانت إجراءات المجر العسمي (الكارنتينا) التي اتفذتها السلطان الثغمانية والحكوات الاستعمارية قد حمت مصد وأورويا من عواقب المحادي، إلاّ أن الكوليرا استعرت بالتقضي في الشرق وفي الحجاز، حيث وقعت شماني حالات وبائية بين عامي 1886 و1898، وكان أسرأها على الإطلاق تلك التي شدها عام 1898،



حين قضى 38 ألقاً من أصل 200 ألف حاج نحيهم في جدة ومكة والعدينة. وتواصل مسلسل الأوينة حتى عمام 1912، أي إلى حين أعسلت إجسراءات الحجسر الصحي الصارمة مفعولها، ويالمقارنة مع أهوال أواخر القرن التاسع عشر وأوائل العشرين، فإن الكوارث التي شهدتها مواسم الحج في الأوينة الأخيوة، من قبيل مصرح ما يزيد عن 400 شخص، مطلسم عمل الكوارة من الحجاج الاندونيسين، في العربي الذي انتار عام من قبيل مصرح ما يزيد عن 400 شخص، مطلسم عالم عام العربي الذي انتار عام

2000 في عرفات، تبدو غير ذات أهمية تقريباً.

إنّ للعديد من الحجاج. إنّ لم يكن معظمهم، يتمون مناسك الحج بزيارة مسجد الرسول في العديدة. حيث مدافق أهل البيعت وأزواج النبي والمسفوة الهابارزة من صححابته. في عام 1925، أقدمت المملكة العربية السعودية على إزالة كل المعالم التي تدلّ على تلك الشعودية على وفرقت قهودا صارمة على زيارتها والصلاة عندها.



#### مُدن متمدّدة

#### يىغداد:

مدينة أسّسها في العام 672 بعد الميلاد أبو جمفر المنصور، ثاني خلفاء بني العبّاس، وإنْ كانت المدينة قد بُنيت في الأصل على الضفة الغربية لنهر دجلة.

كان اسمها الأصلى مدينة السلام» لكن بغداد عُرفت بين الشعب «الدينية الدورة» نسجة إلى الهوزان الدائرية النجي كانت تعجب بها، كان قصد الطابقة والسجد الجامع بقومان في نقطة الدورة منها للطابقة والسجد الجامع بقومان في نقطة الدورة تعامل منتهما تتشعب أربعة طرفات بانجاء الشارج، وكانت تعلق القصد قبة خضراء يبلغ ارتفاعها زماية 185 قدماً ويعتقبها خيانًا على صهوة فرسه.

ومع تمدّد بغداد تدريجياً إلى ما وراء سريها الأصلي باتجاه الشبخة الشرقية لفيد دجلة، جرى وسل شرقي المدينة وسمّن الشطر الشرقية وسمّن الشطر الشرقية وسمّن الشطر الشرقية بعداد أوجها الشرعاء التحدادي والتأثير من الاندهار الشرعاري والتأثير

الثقافي في القرنين الثامن والتاسع للميلاد. الثامن والتاسع للميلاد. فضي ظل خلافة المهدي وهنارون الرشيد، وقفت بغداد عند ملتقى طُرُق التجارة ما بين

ويـالعكس. ويسبير من صروحها العمرانية المهيبة وحدائقها الغنّاء، طارت شهرتها بوصفها أغنى وأجمل مدينة في المالم.

الشرق والغرب، فكانت تربط آسيا بأوروبا

في النصف الثاني من القرن التاسع، كانت سلطة الطلحات الطلحة المياسيق قد محفقت من جراء السلحات المتاحدات والمنتازعات الداخلية التي كانت تصل أحواناً إلى حدوداً إلى حدوداً إلى حدوداً إلى حدوداً إلى حدوداً إلى القرن الثالث عشى قتل الطليقة ومعه الآلاف من أبناه رعيته، ويوميها المنوان، ولحق تخريب واسع بشبكة وأعدما التنهيت تخريب واسع بشبكة وأعدما تشاهدت عليها العدوات عليها العدواة الأمرات فيها المنوان، ولحق تخريب واسع بشبكة الأمرات التركائية كانت تتقدت عليها العدواة وسائيةها الأمراق المدينة وسائيةها الأمراق الشرعات عليها العدواة وسائيةها الأمراق الشرعات المناسبة عليها العدواة وسائيةها الأمراق الشرعات المناسبة عليها العدواة وسائيةها الأمراق الشرعات المناسبة على المناسبة

الذي عجّل بممورة دراماتيكية في انحطاط المدينة ومن ثم اضمحالالها، وحين صارت يغداد جزءاً من الأمبراطورية العثمانية عام 1534، كانت قد عرفت طعم الإهسال وخمول الذكر ردحاً طويلاً من الزمن.

أجريت على بغداد تحسينات، وإن على نطاق متراقص، في مستها للقرن العشرين، مع بداء العدارس والمستشفيات فيها. وحصلت إليها الطفرة العقلية النفطية الشور المشرون الغني المتزايد، ومفضله شرعت الددينة تتطور على نطاق المتزايد، ومفضله شرعت الددينة تتطور على نطاق مؤهل، ولاسيما مع إنشاء مناطق سكينة لإماد الطبقة السلسطى، فمدت شطوط جديدة من الساطل المهادية وجهاري المسوف المسمى، كما يُسيد فرق الأرض شبكة من الطرقات السريعة، فضلاً عن بداء مطار جديد للعاصمة. ثما أحد عشر جسراً تروط ما بين نطري المدينة، وقد دُمر العديد منها لا تمام بطال جديد المدينة، وقد دُمر العديد منها لا تمام بطال المعالى المساحة أحد طرقي جدر المهم ويون حيال الفاشة المسري للنهر عند أحد طرقي جدر المهم ويون حيالة المائية المناسري للنهر عند أحد طرقي جدر المهم ويورية، قلب الدينة الذي تشمّ عنه أما عما الأنساء الذي تلام عال أما المناسة المسري للنهر عند أما عما الأنساء المائية المائية على النسلة المسري للنهر عند إما عما الأنساء المائية المائية على النسلة المسري للنهر عند إما عما الأنساء المائية على النسلة المين الذي الذي المائية المائية على المائية الميار عالم عالم المائية المائية على النسلة المائية المائية على المائية المائية على المائية المائية المائية على المائية المائية على المائية المائية المائية على المائية المائية المائية على المائية المائية المائية على المائية على المائية المائية على المائية على المائية على المائية المائية على الما

وفي ظل حكم صدام حسين الديكتاتوري، أقيمت

مجموعة من النَّصب التذكارية الضخمة، ومن أبرزها «قوس النصر»، وهو كناية عن كتلة هائلة من البرونز على شكل ساعدين يمتشقان سيفين قيل إنهما تموذجان عن ساعدي صدام حسين نفسه. وهذاك مثل آخر مغاير تماماً لعلَّه أدعى إلى الإعجاب عن الفن النُّصبي الحديث: ذلك هو «نصب الشهيد» الذي أقيم شفليداً لذكرى القتلى في الحرب الإيرانية - العراقية (1980–1988). صمَّم النصب إسماعيل فتَّاح، وهو كناية عن قبّة ضخمة بصلية الشكل قُدّت تصفين وأُكسيت غطاءً لمَّاعاً بالآجر الخزفي الأزرق الثقليدي. ويصرف النظر عن كل هذه النَّصب التذكارية، فإن معظم مشاريع التحسينات المكرسة لبغداد قد توقفت لدى اندلاع الحرب مع إيران في بداية الثمانينيات من القرن العشرين، ثم حرب الخليج التي ثلت غزو العراق للكويت والعقويات التى فرضتها الأمم المتحدة على العراق إثر ذلك. لكن الاستثناء الأبرز الوحيد في هذه القصة من الانحطاط المتجدّد، كان القصور الرئاسية، وهي في حقيقة الأمر كناية عن مجمعات شاسعة من المبانى تحيط بها الأسوار العالية، وتضم مقرات باذخة

الزخرفة لسكنى مدام حسين أو لاستضافة كبار الزائرين والضيوف، وقد أقيمت بجانبها بحيرات اصطناعية. قبل الإطاحة بالنظام البعش العراقي من طريق العمل المسكري الذي أقدمت عليه الولايات المتحدة في العام 2003، كان الدخول إلى هذه المقرات من قبل مفتشي الأسلحة التابعين للأمم المتعدة سهباً رئيسياً للمسلاف والجدل ما بين النظام العراقي استطاعة الدابة

#### القاهرة.

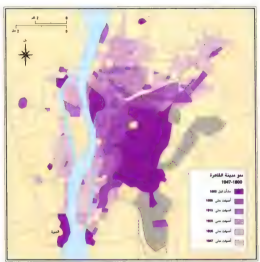
استمدت القاهرة، وتعنى الظافرة أو الغلاَّبة، اسمها من المدينة التي أنشأها القائد الألمعي جوهر الصقلي. كان جوهر هذا من أصول صقلية، وريما كان من الصقالية، وقد فتح مصر في العام 969، بالنيابة عن سيدو، الخليفة الفاطمي المُعزّ لدين الله. وشأته شأن معظم الفائحين السابقين، اقتطم جوهر مدينة عسكرية منفصلة لحنوده تقع إلى الشمال من مدينة الفسطاط التي كان أسِّها العرب عندما فتحوا مصر في العام 642. وتضم المدينة الفاطمية، فضلاً عن قصورها ومدارسها ومساجدها، وما أكثرها، الجامع الأزهر، أقدم جامعة في العالم. خرجت المدينة إلى حيز الوجود في العام 970، وفيما بعد تعهَّدها أمراء المماليك بالعمارة والتزيين، فبنوا مئات المساجد والأضرحة والخانات والتكايا والبيمارستانات (المستشفيات). وسواها من المهاني العامة. وقد عرف طرازهم الزخرفي المتميِّز كيف يستفيد من المجر الجيري الموجود بكثرة في جبل المقطم كما في أهرامات الجيزة، ولذلك عمدوا في بعض الحالات إلى استخدام الغطاء الخارجي لتلك الأهرامات. وبعد استيلاء صلاح الدين الأيوبي على السلطة إثر سقوط الحُكم الفاطمي، شيد القلعة المهيبة الشادية المتون، حيث بنني محمد على، الداكم الأوثوقراطي إنما المُصلح في القرن التاسع عش، المسجد الكبير على الطراز العثماني الذي لا يزال يُشرف على المدينة القديمة إلى يومنا هذا.

كان أول استيطان لهذه البقعة الطفيهة الشأن من الضفة الشرقية لمجرى النيل قبالة الأهرامات، بابيلين أن مقد أر مضيع مصر القديمة علياً، كبين أقدال الأطراف الفراء الفراة الفرس حصناً في العام 525 قبل المهلاد لحراسة معيد مهم على في النيل وتعلد العدينة شمالاً بأطراد الذي استمر حتى القرن العضرين بإنشاء ضاحها المهبوب المدين المصدراتية، حكمه الانجاء العام لهبوب









الربح الشمالية بصيت تأهد معها الروائع الكريهة مار، كان ضة ما يحول دون تعد العدينة غيراً، وهر مطر، كان ضة ما يحول دون تعد العدينة غيراً، وهر السهل الغيضي (الناجم عن ترسيات الطمي من النهي يكن أمراء المصاليك (الرلاة العثمانيين بنوا قصوراً بديعة لأنفسهم تصفّ بها العدائق وتطلّلها أشهرا النفيل الوارفة، فهما بني السواء الأعظم من الشعب يعيش في دوب وارقة أشهبه بالمتاهد إعلى المنطق المؤروبي يعيش في دوب وارقة أشهبه بالمتاهد إعلى المواجد بجاءاتها العريضة ومهادينها الرحية، قلم تر النور إلا في السنينيات من القرن التاسع عشر، وذلك في محاكاة واصية لمبارس العباد تصطيطها على يد البياري و

النوا، واستقرار منسوب النهر عند ضفتيه، فضلاً عن وجرد جزيرتين كبيرتين هما الروضة والجزيرة، هو ما أتاح الدينية أن تترسّع وتشدد عبر النهر نصو العيرة وأسبابة. وهذا ما جعل القامرة الحديثة (بسكانها البابات عدادهم 18–20 مليون نسمة)، واحدة من الشخص من العالم على الإطلاق.

#### طشقتن

إلى حين انهيار الاتحاد السوفييتي في عام 1991. كانت طشقند ذات العليونيتي تعد تشعبة تقريبةً، أرابح أكبر مدينة ميفييتية بعد موسكو ولينينغراد وكييف. لقد نمرت العدينة بمخطمها جراء أرزال عنيف ضريها عام 1986، فتهم 96 ألف

منزاء، وأصبح قرابة 300 ألف من سكانها بلا سأوى رقد أعيد بناء طنقند كمدينة موفيتية نمونجية، ذات جاذات عريضة وفضاءات عصوصية رحية ترنادا الباداؤنو، الرخراطة، وتتخلفها صغوف من المبائي المامة والمعارات السكنية المبنية بالخرسانة في المامة عصرية عالمية، وإن احتفظت بعرقيفات أوزيكية تقليبية كالممرات الفقطرة والأروقة ثان الرخيات المكتوفة والأشغال الفسيضائية والكسوات مترا أنظاق العديثة نتفتها عندما صارت أوزيكستان بدولة مستقلة في العام 1992، قبل بأن الروس، الذين يغادرونها بمعدل 700 فرد أسبوعياً، إلا أن اللغة الروسيد لا تترال تتردد على ألسنة نصف مواطني المراسة بعد المحالة على المنا اللغة المرسة بالانترادة على أن اللغة الروسيد لا تتران التردد على ألسنة نصف واطني 

الروسيد لا تتران تتردد على ألسنة نصف واطني 

الروسية لا تتران التردد على ألسنة نصف واطني 

التران على المناذ المناذي 

المناز المناذي 

المناز المناذية 

المناز المناذية 

التحتران المناذية 

المناز المناز المناذية 

المناز المناز المناز المناذية 

المناز المناز المناذية 

المناز المناز المنا

قبل إعادة بناه طلقتند كانت هناك مدينقان متمايزتان فيها: الدينة الإسلامية القديمة، والمدينة الروسية العديثة، تقصل بينهما ترعة مائية، وقد قيض ليعض الدروب والأرثة الطبيهة بالمتامة في طلقت القديمة ذات البهرت التقليدية بأفقيتها المطالة بدوالي

الكرمة البهيجة، أن تنجر من الزلزال المدمر، و«طشقند» هو الاسم الأخير من عية أسماء أعطيت للمدينة القديمة، التي كانت في الأصل مستوطئة تجعية للبدو الرُّحُل والتَّجُّار على ضفة نهر شرشیك، أحد فروح سیرداریا، لماً هزم العرب جيشاً صينياً في معركة طلاس عام 751، كانت المستوطنة تُعرف باسم شاش، وعُرِّب الاسم لاحقاً إلى «الشاش». وقد أطنب النكنتساب المعدوب في وصنضها باعتبارها بقعة مزدهرة تكثر فيها الكروم وتعج بالأسواق والعرفيين الحاكفين على أشغالهم بكل همة ونشاط. ولفظة «طشقند»، التي تعنى باللغة التوركية المطية «المدينة الحجرية»، ظهرت أول ما ظهرت على نقود معدنية صُكّت في الحقبة المغولية. ولئن استُبيحت المدينة وانتُهبت على أيدى المغول،

إلا أنها استعادت شيئاً من ازدهارها وألقها السابق في عهد تيمورلتك وخلفائه. ويالنظر إلى الصراع المحتدم عليها بين الحكام المتماقيين، الأوزيك والقازاق والفُرس والمقول والأيروت والكائميك، لم تعرف المدينة قط طعم الاستقلال. في القرن الثامن عشر، تُسمت المدينة إلى أربعة أحياء، متخاصمة أو حتى متعادية في بعض الأحيان، إنما تتقاسم معاً سوقاً واحدة. استولى عليها الروس في العام 1865، ولم يصل خط سكة حديد ما وراء بحر قزوين إلى طشقند إلا في عام 1898، بعدما كان عدد سكانها قد ارتفع ثلاثة أَشْبِعَافَ تَقْرِيبِاً، مِنْ 56 أَلْفاً إِلَى 156 أَنْفَ نَسْمَةً. شَهِدت الحقبة السوفييتية عملية تصنيع مكثفة وتوسعاً في الأحياء السكنية ذات المتنزهات والحدائق الوفيرة. أما المساعد والمدارس وغيرها من المياني الدينية، فإما هُدمت أو حُولت إلى مصانع ومخازن أو مطابع. ومنذ الاستقلال والمدينة بأجمعها تعاود التأكيد مجدداً على طابعها الإسلامي، وذلك بتشييد المساجد ذات القباب الساطعة، جنباً إلى جنب المجمعات التجارية الكبرى والأروقة المقنطرة التي تغص بالسلع الآتية من جنوب شرقى آسيا.



# وقعرُ النفط فحي القرن العشرين

كان وقع النفط والغاز الطبيعي بمثابة نعمة متفاوتة على المجتمعات الإسلامية في غرب آسيا، ولاسيما في منطقة الخليج التي تضم العراق؛ تلك المنطقة التي تحوى ما بين 60 و65 بالمئة من الاحتياطي العائمي المُكتشف من النفط فمن جهة، أتاح ذلك للبلدان المنتجة للنفط أن تبنى مُدناً عصرية تخلب الألباب،

محطة لتكرير النفط في المملكة العربية السعويية, إن 95 بالمئة تقريباً من نفط الحالم تنتجه حوالي 5 بالمثة من مجمل آباره البقطية، ويقم ثُلثا تلك الأبار في غرب أسياء حيث تعد المملكة العربية السعودية أكبر منتج للنعط في العالم



ولنحلأ المثل الصنارخ على الأثر المدمر لسياسة الاعتماد الكلّي على النفط هم العراق فقد غطّته شبكة من العلاقات القرابية يشرف عليها صدام حسين شخصياً، لم تترك ناحية من نواصى المجتمع إلاً وامتدت إليها إثر تأميم النفط في العام 1972. لقد تحكمت تلك الطغمة بتوزيع أذونات الأراضي المصادرة من ملاك الأرض من العهد السابق أو من الخضوم السياسيين، فأقامت مشاريع تجارية وأعمالاً شتّى، بما ميها

ومن جهة أكرى،

تبرشح أقيدام الأنظمة

مكنها إمساكها بمقدرات النفط من التسيُّد على البلاد بواسطة صيغة مُركبة من المحسوبية

نات عمارات شاهقة، ومحمُعات تحارية برَاقة،

وطُرُقات سريعة من سنة مجازات، وأحدث أنظمة

الاتصالات وأكثرها تطوراً، وغيرها وغيرها من آخر

منجزات المدينة الحديثة. لنأخذ المملكة العربية

السعودية مثلاً، وكانت فيما مضى إحدى أفقر دول

العالم وأقلُها تطوراً؛ لقد أتاح لها اكتشاف النفط في أراضيها أن تؤمن لسكانها نظاماً رائعاً للرعاية وأورنكستان وكاراغستان السوفييتية السابقة، تملك احتياطات واعدة من النقط، لكنها لا تستطيع تصدير نقطها من دون ضحّه عير أننابيب تحرّ في أراضي المبلدان المجاورة ولمن السيهيل الأبدري من الوجهة الاقتصادية هو دائل الذي يعرّ في إيران نحو الطليج ويستضم شبكة الأنابيب الإيرانية القائمة. غير أن هذا الطريق يلقى معارضة من جانب الولايات المتحدم لأسباب سياسية، وفي تميّد مشروعاً أكثر تكلفة يُنتهي عند حصد جهان على الساحل الذي المتوسط استيراد الأسلحة، ناهيكم عن المضارية بالخطلات الأجنبية والتلالات بعلاقات القحد كما يسعل لها. والذي عزرٌ سلطتها القسرية فده، أجهزة المخابرات المتغلقة في كل مكان، والتي اكتسبت سمعة مخيفة معامراتها أعمال التعنيب والقبل خارج نطاق القضاء. إن الطبيعة السياسية لمنطقة العليج، كما دلاًت عليها ثلاث حروب كبيرة نشجت منذ عام 1980، قد حفرت المعنيين على الهحت عن مصادر بديلة للنظم في مناطق إسلامية أهري وبالتحديد في آسيا الوسطة ويرمحرة فرين فدول مثل أزييجان وتركمنستان



#### الموارد المائية

لطالما كان للماء، وفرته أو ندرته، أعمق الأثر في تلك المناطق التي تشكل قلب العالم الإسلامي. ففي مصر الغابرة، أثمرت عدة قرون من الخبرة الإنسانية في التحكم بفيضان النيل السنوى وتصريفه عبر منظومة معقّدة من ري الحياض، تك الهندسة المدرَّجة فائقة الدقة للأهرامات. وفي بالاد ما بين النهرين، كما في مصرر كانت الدولة بكل بُناها البيروقراطية اللازمة لممارسة السُّلطة والسيطرة، هية النهرين بالذات. وفي الجزيرة العربية، احتلت قحولة الأرض وقيمة المياه مكانهما كمفردتين أساسيتين في لغة الإسلام. ففي القرآن، المطرُ الناس والثمين، الذي يجعل الصحراء تُزهِر ما بين ليلة وصُحاها، إنْ هو إلاَّ أَية مِن أيات الله، واستمارة مجازية تستخدم للبعث والنشور أوومن أباته أنك ترى الأرض خاشعة فإذا أبزلنا عليها الماء اهتزّت ورَبّتُ إنّ الذي أحياها لمُحْيى الموتى إنه على كل شيء قدير ﴾ [سورة فصَّلت، آية 39]، والمعنى الجذر للفظة والشريعة وهو السبيل أو الممان إلى حيث الأرواء، مصدر البقاء والثقاء. وهناك معجم عربي من القرن الثامن عشر يُشبُّه الشريعة بدالماء السلسبيل» الذي يروى ظمأ الإنسان ويُطهُره من خلال الصوم والصلاة والحجُ والزواج. لقد كانت إدارة الماء مفتاحاً أساسها للنصاء أو الفشل بالنسبة للحكومات الإسلامية في الماضي. ففي منطقة أعالي الفرات، حرص الغلفاء العباسيون على ترميم وتوسيم قنوات المياه الجوفية الـــتــى بـنــاهــا السباسانيون، مما أتــاح لـهـم إضــافـة مساحات جديدة قابلة للزراعة. وبالعكس، فإن إهمال منظومة الري في العصور اللاحقة عجَّل بتدهور أوضاح ثلك الدولة اقتصادياً وسياسياً.

هذا وتحد إبارة العياء عاملاً مفسلياً في تطور مصر المديلة . فتحت حكم أسرة محمد علي، بفرت أولى السدور. وهرائات العياء للسيطرة والتحكي بفيضات السدور ما ويشع رقصة الأرض الرزاعية وسمح باستخدام المنبسط الفيضي الواقع ما بين القاهمة والجيزة الإنامة مدينة جيدت على الطراز الأروبي والجيزة الإنامة مدينة جيدت على الطراز الأروبي التامير. الزعيم القومي الكاريزمي الذي أطاح بالملكية في عام 1988 معلى جعدوث أوضا السويس بعدما وقعاد عندما أقدم على تأمير في السويس بعدما رفضات عندما الديما القريات المدانية بين أسوان والصد الذي بنان بمساعدة سوفييتية، يريض اليوم عند بحيرة الذي يكنى بمساعدة سوفييتية، يريض اليوم عند بحيرة الدي يكنى بمساعدة سوفييتية، يريض اليوم عند بحيرة

ناهبر، ممسكاً بزمام النهر بإحكام من خلال تخزينه مياه الفيضان في ما يُعدّ حالياً أضخم كزان اصطناعي للمياء في العالم. يرى بعض الخبراء أنه ستكون للسد العالى عواقب وخيمة بعيدة المدي على البيئة. فالسدُّ يحولُ دون وصول العناصر المغذِّية التي تحملها مياء النهر من المناطق الاستوائية، مما يزيد قى درجة ملوحة التربة ويقلص الثروة السمكية في شرق البحر المترسط والسدود التي أقامتها تركيا على نهر الفرات، لم تكنّ بأي حال أقلُّ إثارة للجدل والمشاكل. فسد كيبان (1975) وسد كراكايا (1987)، وكلُّ منهما معدُّ لاختزان حوالي 30 مليون كيلومتر مكعب من المياء بغية توليد الطاقة الكهربائية وتنظيم حريان مياه النهر، قد مُولًا جزئياً بقروض من البنك الدولي. غير أن البتك نفسه رفض الإسهام في بناء سدًّ أتاتورك الأضخم دجماً، البالغة سعته التفزينية زهاء 46 مليون كيلومتر مكعب، لأن سورية والعراق اللتين يعبر مجرى النهر السُّقلي أراضيهما، امتنعتا عن الموافقة على المشروح لقد خفضت السدود التركيبة ومشاريم الري المرتبطة بها من تدفّق نهر الفرات بمقدار النصف تقريباً، من 30 مليون متر مكعب إلى ما دون 16 مليون متر مكعب في السنة. ودفاعاً عن موقفها، تدعى تركيا أن متوسط استخدام البلدين من مياه النهر لم يتعدُ قط 15 مليون مثر مكعب سنوياً، وبالتالي ليس ثمة من ضرر يصيب أياً منهما. كذلك تعكف تركيا على تطوير نهر بجلة من خلال سلسلة من المشاريم التي قد تفضى إلى انخفاض حجم التدفق المائي، إنما مع تعسُّن في مستوى الاعتمادية. فالعراق هو المستفيد الأكبر من نهر دجلة، وأي نقص يحصل في تدفق مياه الفرات نتيجة الأشفال الهندسية التركية قد ينقلب نفعاً له من خلال تطريره مياه دجلة.

مرامل الشعبير كأرضح ما يكون للعبان طفات تتجألي في المتحالة على المتحالة في النزاح المتحالة على المتحالة في النزاح الارس، التقالم المتحالة في النزاح الارسي – الإسرائيلي، فعمامة السلام الميرمة بين أسرائيل والأران في تشريحن الأول أركزي ويلي مواهل كمية 200 طوية من مكمه على نزويه الميرمة الميرمة الميرمة الميرمة من مكمه الكمية من المياه سنوياً، على أن يُؤمَّن جزء من هذه الكمية من المياه الميرانية الإسرائية الميرانية الميرانية المستوية والمشترية ويكال المشاركة، ويكال المشاركة ويكال المشا

وريما لا تتجلى قضية إدارة المياء المشعونة بكل

التصهيدية بين إسرائول والفلسطينيين المعروفة بدأوسط – 13 (1999) وراسوس – 23 (1999) أدرجت تقصية آلياء في الباحثات بوسفها إحدى المسائل والاستحقادات البهودي، واللاجفين، ومع استعرار الانتفاشة وانتهار ما بهسيء بحروبة الطروق، اللا الانتفاشة وانتهار ما بهسيء بحروبة الطروق، اللا الانتفاشة وانتهار ما بهسيء بحروبة الطروق، اللا المتحدة وروسيا، بقيت هذه المسائة من دون حلّ، بهد مناب المفاوضات لترسم لنا باللات حديقة مهمة مناب المفاوضات لترسم لنا باللات حقيقة مهمة المنطقة، الإسرائيلي والقلسطيني والسرري والأردي، المنطقة، الإسرائيلي والقلسطيني والسرري والأردي، سراء في المناصر أم في المستقبل، إنها يقع هاري والأردي، سراء في المناصر أم في المستقبل، إنها يقع هاري

«المياء الافتراضية» مفهوم يستضدمه الاقتصاديون والكبراء الهيدر ولوجيون للإشارة إلى كميات المياه اللازمة لإنتاج الغذاء المستورد، كمادة القمح مثلاً، من مناطق غنية بالمياه مثل أميركا الشمالية. فكل طن من القمح أو أية سلعة غذائية أخرى معاثلة، يحتاج إنتاجه إلى ألف ضعف حجمه من المياه على وجه التقريب. وباحتساب معدل استيراد الحبوب إلى غرب آسيا وشمال إفريقيا، يتبيَّن أن المنطقة آخذة ني «استنفاد» ما لديها من مياه منذ سيعينيات القرن الماضي. غير أن هذا لم يغض إلى حدوث مجاعات. ذلك أن بلدان المنطقة إذ تستورد القمح وسلعاً غذائية رئيسية أخرى من مناطق حيث مياه التربة ورطوبتها عاليتان، فانما تُطعم نفسها من «المياه الافتراضية» الثاوية في المواد الغذائية التي تستوردها. وطبقاً لهذا التحليل، فإنه لمن الأحدى اقتصادياً وأكثر معقولية أن بُصِيار إلى استبراد النفيذاء محسوبياً بدالمياه الافتراضية» من إنتاجه محلياً. لنأخذ مثلاً: المملكة العربية السعودية فإنها تستخدم مياها أحفورية من الطبقات الصخرية الحاملة للمياه غير القابلة للتجدد من أجل زراعة القمح بكميات ضخمة. لكن الثمن بأهظ جداً. ففي عام 1989، دُفع للمزارعين السعوديين 533 دولاراً أميركياً للطن الواحد بغية إنتاج قمح متوافر في الأسواق العالمية يسعر 120 دولاراً فقط إنَّ النظام العالمي للتجارة بالحبوب قادرٌ على تسليم 40 مليار متر مكعب من «المياء الافتراضية» الثارية في حبوب مستوردة من دون أي إجهاد ظاهر. ولا أظن أن هذاك نظاماً هندسياً يُمكنه تعبئة عُشر هذه الكمية بالدرجة عينها من المرونة.



# تجارت السلاد

أيضاً، في «وحدات الغوركا التيبالية» لدى بريطانيا، ووالغياق الأجنبي» لدى فرنسا على سبيل المثال لا الحصر وعلى النفق عينه ثمة دول إسلامية استحدث التمهما وحدات عسكرية من الشجه تقدري القرائ أوفية أ يحكمها، كما هي الحال، مثلاً، مع الحرس الفرري الإيراق (إلما حران انقلاب)، أن السلاح الجوي الملكي الأيراق إلا أن مذه، هي الأخرى، لا تحدو كونيها مارسة تقافية هيئة.

وأنواع منظومات السلاح متعدّدة، فهي تشمل المدرّعات، والطائرات، والسفن الحربية، والصواريخ، وفي بعض الحالات القليلة الأسلحة الكيميائية والنورية. وجميع أنواع الأسلحة هذه نشأت وتطوّرت المناسر الأساسية القوات المسلحة العدينة ثلاثة، هي: أشراع السلاح المستعمل: مصادر التزوّر، بالسلاح: وتنظيم الأناس المطلوب منهم استخدم ذلك السلاح: والقوات المسلّحة للمول ذات الأطبية المكانية المسلحة لا اتمان في المسلحة إلا خصائص قليلية تميزُنها عن سراعا وتضيعها بالطابع الإسلامي.

ميذه الدول كانة تملك قوات مسلحة منظمة قوامها موظفون ومستخدمون بدوام كامل. وهي مرتبة وفق ميكنا مستخدمون بدوام كامل. القرار اللامان عشرية المامن عشر إنما جرئ تكييفها بما يتماش وطبيعة العائد العمري، يما في ذلك الطائرات. فالمصطلح العسكري، الذي كان يستخدم تاريخها للدلالة على سكوادرون، الذي كان يستخدم تاريخها للدلالة على



مشاهين -- 10 مساروح باكستاني أرغس - أرغس يستطوع معدل أي نزع من أنواع الوزوس العربية، بسا نزع من أنواع الوزوس العربية، بسا إمارة من 20 كيلومتان. التقلت هذه المسروة في تشرين الأولى أو أوكنوب السائع الهابية على فيه مصافقات التنظية المتدارع عليها من كشمو وكانيا على وكذا الانهيار



مجموعة صغيرة من السفن (عمارة أسطرال)، أو على شريمة من القرسان (سرية عقيالة)، بات يُخبِّنُ على الطائرات (سرب طائرات)، وحقي الطائرات المسكوية، فرائجة توجدها عبى الأخري ذات تصساحية أوروبهم: طائعية أن القوات المسلحة لتوسيع الدول مشرفة الطائفات التي أوجدتها، والقوات المسلحة في الدول الإسلامية يُمكن تتشبها، والقوات المسلحة في الدول الإسلامية يُمكن تتشبها في زيّع للوحدات وأهلامها أن مشاراتها، فيمض الدول، ولا سهما الدول الصغيرة في واسع لكن هذه الممارسة القديمة المجهد والهجيدة واسع لكن هذه الممارسة القديمة المجهد والهجيدة غذاتها يمكن الدفور علهها في غير الدول الإسلامية

إلى ما هي عليه الآن من قبل الدول الصناعية إبّان الحرب العالمية الثانية

والدول الإسلامية بعامة تندرج في عبداد البلدان التامية، إذ لا خملة أي سبغا قاعدة صناعية متقدمة، مما يعني أنها مضطرة إلى استوراد منظومات أسلحته الكول، إن البندادق والمسدسات وذخائرها وسواها من الأول، إن البندادق والمسدسات وذخائرها وسواها من الأسلحة الصغيرة يتم صنعها بكميات وفيرة، والمثاني، إن يضع دول مما أي طاح اطلاء أقرياء، مثل باكمسات وتركها ومصر، تحظي بقدر من المساعدة الضارجية في باكستان قد حصلت على مساعدة تقنية من المسين في باكستان قد حصلت على مساعدة تقنية من المسين في

وعلى شاكلة القسم الأكبر من دول العالم، نجد

الدول الإسلامية من المغرب إلى إندونيسيا، تدويد بمعظها حالية في ظك الولايات المتحدة. وتبعاً لذلك، من طك الدول إلى تدريب وتنظيم قوانها المسلمة على النسق الأميركي، ومنا الغفوذ بحل باطراء معل نظيره المورعة أو المؤرضي أو الروس السابق، إلا في حالتي وروية أو ليجيد عيث الملحة وتشغفهات الحقية السوفيتية لا تزال علموسة إلى حد بعيد روما تكون السوفيتية لا تزال علموسة للي حد بعيد روما تكون وفي أولى مراحل شوء. فقد من بين أعضاء المتكومة وفي أولى مراحل شوء. فقد من بين أعضاء المتكومة ومجاديء الإسلام. همحيح أقل تلمس مشاعر وأراء ومجاديء الإسلام. همحيح أقل تلمس مشاعر وأراء عمائلة يغير عنها في البلدان السيمية. إلا أنه نادراً ما



# إضاءة سريصة: جنوب شرقي آسيا 1950 - 2000

عتيات مسعيرات من أتشيه بإندوبيسيا يتعلقن القرآن كانت أتشيه، تاريخياً، مركزاً للمقاومة الإسلامية ضد الحكم الاستعماري الهولندي، وهي الهوم المقاطعة المؤلفيني، وهي الهوم المقاطعة الترفيضية الإسلامية كأساب العنارية الإسلامية كأساب

شهدت أواهر الأربعينيات والمسينيات من القرن السئرين ظهور تشكيلة منرعة من الدول في جنوب شرقي آسيا تتاقات الماشقة، في الوقت الماضر، من جمهورية إندونهيا واتحاد ماليزيا وسلطنة بروناي، حيث السلمون أكثرية: ومن جمهوريات سنغافورة والغيلبين ومهاندا (الجمهورية الانتراكية لالتحاد الإدريم)، ومملكة تايلاند، وجمهورية الانتراكية للاتحاد الشعيمة: (لارس)، وجمهورية كاموتشها الشعيمة (كامهورية)، وجمهورية فيهتنام الاعتراكية، حيث

تميّز انخراطُ المسلمين في تكوين وتطوير عدر من هـذه الـدول عـلـي مدى السنبوات الخمسين الماضية

الشرقية، وكذلك في جنوب جُزر سيلاويزي، وفي تشرين الأول/أيكتوبر 2002، انفجرت قنابل (يُزعم أن أعضاء من منظمة «القاعدة» هم الذين زرعوها) في مان لهلية على جزيرة بالي، مما أسفر عن مقتل 200 شخص، حدم - 500 أهدين.

نالت ماليزيا استقلالها في العام 1987 وشكات لتمادًا يضم الملابو وسنغافورة وصباح وساراواك. وقد انسجيت سنغافورة من الانتداد في العام 1968 واعتقت سياسة للحكم متعدد الأجراق والديانات: فيه يُمتر الإسلام، على النقيض من ذلك، دين للدولة الرسمي في ماليزيا، منذ ما قبل تأسيسها، ومالات



بالتعدّد والتنوّع. وقد تخلّلته، جزئياً، سلسلة من الالتماعات التي شملت مسلمين من شتّى التوجّهات والتطلّعات.



التوتر دائمة الحدوث بين سكّان ماليزيا الصينيين والملاويين، حتى إن إحداها انفجرت على شكل أعمال شغب عرقية في عام 1969. وحسيث إن الملاويين مسلمون ويشكّلون الغالبية العُظمى من سكّان البلاد، فإن مثل هذه النزاعات بين فئات المجتمع المختلفة لا بد من أن تأخذ بُعداً دينياً. غير أن ماليزياً تشهد كذلك توترأ داخل المجتمع الإسلامي نفسه يستمر معه المسلمون في مناقشة طبيعة دور الإسلام ومداء في شؤون الحكم

وفي الفيليبين، يتواجد المسلمون (أو «المورو» كما يُسمُونَ في كلير من الأحيان) أكثر ما يتواجدون على جزيرة مندناو وأرخبيل سولق وقد رأينا المسلمين هناك يدعون في أوائل السبعينيات من القرن العشرين إلى

الانفصال عن دولة الفيليبين، وإلى إقامة وطن مستقل للمسلمين الفيليبينيين. كما سعت حكومات فيليبينية متعاقبة إلى التوصل إلى تسويات مع المسلمين في المنطقة. والمسلمون في تايلاند يتركّزون بالدرجة الأولى في ساتون، شمال غريس البلاد، وفي الأقاليم الجنوبية: باتاني ويولا وناريثيوت، المحاذية لماليزيا. وقد بلغت مقاومة المسلمين للدولة التابلاندية، المتخذة شكل نضالات مسلَّحة ودعوات انقصالية، ثروتها في عقد التسعينيات من القرن العشرين. أما المسلمون في ميانمار (بورما)، فهم يقطنون غالباً في منطقة أراكان على حدود البلاد مع بنغلادش، وما انفكوا منذ خمسينيات القرن المنصرم في نزاع متواصل مع السلطات هناك حول وضعهم القانوني



#### إضاءة سريصة: الصراق 1917 - 2003



مثان معظم الدول العربية، أصبح العراق دولة مستقلة بعد الغواط عقد الأمراطورية العثمانية عند نهاية العرب العالمية الأولى. وهو عند البداية مشاكل جبّة في بلورية شعور موحّد بالهوية القربية صحيح أن كان تحت حكم الفضائيين المتسكين بالمنفب السُنّي، إلاّ أن أغلبية الشُّكان العرب (حوالي 60 بالمنة) هم من الشيعة الذين تربطهم وشأت ينينة ويقافية قوية إياران المباورة، حيث المذهب الشيئي هو عقيد الدية الرسية منذ القرن السادس عشر ورضاء رجع



السكَّان هم من الأكراد، ويتواجدون أساساً في شمال البلاد. خلال السنوات الأخيرة من الحكم العثماني، انبثقت حركة تدعو إلى الاستقلال بين ضباط الجيش وأعيان المدن، أحَجتها مشاعر قومية عربية جيَّاشة. وحين منحت بريطانيا، التي كانت احتلت بغداد عام 1917 ونصيت حكومة عسكرية في البصرة، تفويضاً بالانتداب على العراق في مؤتمر سان ريمو عام 1920، واجهت سلسلة من الثورات شارك فيها موظفون سابقون في الادارة العثمانية وملأك عقاريون وزعماء عشائر ورجال دين سُنّة وشيعة، وكذلك ضبًاط عسكريون. ردُ الإنطيز على ذلك بإقامة ملكية دستورية على رأسها فيمبل بن المسين، أحد أبناء شريف مكَّة، الذِّي كان القرنسيون قد أخرجوه عنوةً من دمشق. وقد انتهى الانتداب البريطاني في عام 1932، حين قبل العراق عضواً في عصبة الأمم، لكن بريطانيا احتفظت بقواعد جوية لها في الشُّعيْبة والحبَّانية، ويحصة حاكمة في شركة نفط العراق التي باشرت يتصدير النفط في عام 1934. ولذن أدخلت النخبة العراقية في الحكومة، إلا أنها ظلَّت منقسمة على نفسها تتنازعها مختلف المصالح الفئوية والعشائرية، في حين عملت الاضطرابات في فلسطين الناجمة عن الهجرة اليهودية على إلهاب الحسُّ القومي والمشاعر المضاوئية للانطيين وقد أدي انقلاب عسكري موالر للمحور قامت به مجموعة من الضباط القوميين عُرفت ب«المريم الذهبي»، إلى احتلال البريطانيين بغداد والبصرة للمرة الثانية في عام 1941. وتسبُّبت أزمة السويس عام 1956، وانضمام العراق

إلى دخلف بغداده الذي يضمّ تركيه وإيران وباكستان، والموالي للغرب والهادف إلى احتواء النفوذ السوفييتي، بحدوث ترترات شديدة ما لبلدت أن انتهت يقيام قروة تمكنت بدعم شروعي من الإساحة بالنظام العلكي في المام 1986 عرز أن الحكم المسكري الجديد نفسه استيدل في عام 1988 (ويرة أخرى في عام 1988) بضباط ينتمون إلى حزب البحث العلماني التوجّه. وفي ظل صدام حسين التكريش (نائل رئيس الجمهورية الغريق أحد حسن البكر، ورجل النظام القوية إن الموجودية طويل من تبوته سدة الرئاسة في عام 1989) سفرت طويل من تبوته سدة الرئاسة في عام 1989) سفرت

المنوال المعمول به في بلدان أوروينا الشرقية لبناء مراكز قوى مهولة أساسها توليفة مركبة من المحسوبية والإكراه. وقد أثبت نظام الحكم هذا أنه منيم وصيامد على نحو لافت للنظر. وعمل ما في وسعه لخلق شعور بالهوية الوطنية العراقية، أساسه التراث العربي - الإسلامي والتراث «الرافدي» ما قبل الإسلامي، مع توظيفه التنقيبات الأثرية والفولكلور والشعر والفنون على أنواعها لتعزيز حس الفرادة والتمايز العراقيين. وجرى التنكيل بالأكراد على نحو وحشى، فدُمُرت نحو مِنَ أَلِفَ قَرِيةً وَأَرْهِقِتِ أَرِواحِ آلاف المدنيين بِالغَارَاتِ السَّامة. هذا بينما وقف الشيعة، على وجه العموم، إلى جانب الحكومة في حربها الكارثية مع إيران (1980-1988)، وإن كانت هناك معارضة لا يُستهان بها من جانب حزب الدعوة الذي أسسه رجل الدين المغدور، آية الله محمد باقر الصدر في ستينيات القرن العشرين. وفي أعقاب قيام قوات تمالف دولي بطرد العراقيين من الكويت في عام 1991، اندلعت انتفاضة شيعية في عدد من المدن الجنوبية، من بينها البصرة والنجف وكربلاء، لكنها سرعان ما أخمدت دونما رحمة بالرغم من وجود القوات الأميركية في المنطقة. وفي حملتها لاستنصبال شأفة المعارضة بكل صورها، أقدمت الحكومة العراقية على تجفيف المستنقعات الجنوبية (الأهوار) التي يقطنها الشيعة: في حين وجد الأكراد في المظلة الجوية للقوات المتحالفة حماية فعَّالة لهم.

وخالافاً لكل التوقعات، لم تعمل العقوبات التي فوضيا الأمم المتحدة على العراق بعد اعتلاله الكريت فوضيا الأمم المتحدة على العراق بعد اعتلاله الكريت المسلم على المجتمع على المجتمع المسلم وعلى المجتمع المسلم عنه المسلم على المجتمع المسلم على المسلم ال







## اضاءة سريصة: أغضانستان 1840 - 2002



أفغاني يحمل الديابة إلى هذا الجبهة ولت لاحظ مرابع مستيادين يبثل مرابة المشاطئون في لرض – جو، وهذا السلاح على هذة أوخو الكرية للمصل بحدثوي على المدة أوخو الكرية بالمالة المطالبة المسلم بحدثوي على لتبتي الهدف، وقد ترابة بالمالة المشاطئة المسلم ا

أفغانستان بلاد جبلية تكثر فيها الأودية السحيقة مضى كياناً سياسياً واحداً وإن دهلت أجزاه منها ضمن دولة البشتون التي أسها أحد شاه دوراني ضمن دولة البشتون، وهم أكبر مجموعة عرقية – والتنزع، يُمثل البشتون، وهم أكبر مجموعة عرقية – لغزية نهيه، حوالي 47 بالمئة، وتتركز هذه المجموعة السكانية في العزام الجنوبي من المناطق المحاذية للحدود مع باكتماناً، أما الطاجهاره وهم لأن أكبر مجموعة سكانية من حيث الحجم (موالى 35 بالمئة)، فيعيشون أساساً في شمال البلاد، إلى جانب الأوزيك وهم من الشيعة الإسامية، نحواً من 7 بالمئة من وهم من الشيعة الإسامية، نحواً من 7 بالمئة من

ونتيجة الصراع بين الإخوة، تفككت أوصال الدولة الدورانية في القرن التاسم عشر، وقد فتح ذلك الباب واسعاً أمام التدخل الروسي والبريطاني. فاهتمام بريطانيا بحماية أميراطوريتها من التعديات الروسية، حفزها على اجتياح أفغانستان مرتبن الأولى في الفترة 1839-1842، والثانية في الفترة 1879-1880. ونظراً لحاجتها إلى حكومة مركزية قوية لتثبيت وجود أف فانستان دولة عازلة في وجه الروس، نصبت بريطانيا «الأمير العديدي» عبد الرحمن كان (- 1880-1901). فوجَّد هذا الأخير سلطانه على البلاد بشنّه حرباً ضد الهزّازة الشيعة وقام بحملات هداية تسرية لأهالي كفرستان الأصليين من غير المسلمين. وفي خطوة لم يسبق لها مثيل، أعلن عبد الرحمن أنه يحكم بموجب حق إلهى وليس بثفويض قبلي. فمُورست سياسة تمييزية ضد كل من هو غير البشتون وأرهق كاهلهم بالضرائب الجائرة.

أياً كان الأمر، فقد أنخلت أيضاً عناصر الدولة العديثة إلى أتفانستان، وفي مقدمتها تكوين جيش مركزي استُضع لإشماد تعردات القبائل، وتُطّعت المكرمة في دواتر رسمية منفسل بعضها عن بعض. وفي عهد ابن عبد الرصمن، حبيب الله (ح1909–

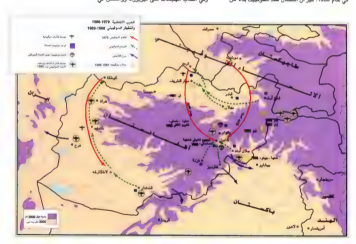
(1919). شُبِّق مهداً الاحتراف في الجيش، كما أنطل التعليم الصديث إلى الهلاد. وقام ابن حجيب الله وخلفه أصال الله علام المنافقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة عجيدة المسابقة المسابقة عليه المسابقة عليه المسابقة المسا

وآل الأمر بعد أمان الله إلى القائد العسكري اليشتوني نادر شاء (ح 1929–1933)، فأعاد خَلَفُه ظاهرشاه (ح 1933–1973) العمل بالمجاكم الشرعية، وكافأ قبائل البشتون التي كان يعول عليها بإغداق المناصب الحكومية على زعمائها، وغض الطرف عن معارسة التمييز المفرط ضد أيناء البلاد من غير البشتون في توزيم الثروة. وفي الوقت عينه، استؤنف برنامج التحديث إنما بشكل معدّل، اضطلعت الدولة فيه بالدور الرئيسي في التنمية الاقتصادية. ويفعل الضغوط الاستراتيجية الناجمة عن مفاعيل العرب الباردة والنزعة القومية البشترنية للنظام التي ولدت توترات حادة مع الدولة الجارة: باكستان، اقترب طرفً نافذُ في النحبة البشتونية من موسكو، وآلت هذه العملية إلى عزل ظاهر شاه على يد ابن عمه، رئيس الوزراء الأسبق محمد داوود، بدعم من يعض الدول المجاورة. أتنفى داوود الملكية، وأعلن نفسه رئيساً لحمهورية أفغانستان. ردّ السوفييت بتدبير انقلاب عسكرى قاده دزب الشعب الديمقراطي الأفغانيء الشيوعي، وأدَّت هذه الخطوة إلى تدخل سوفييشي مياشر في عام 1979 لمساندة جناح «برشام» (غير البششوني) في درب الشعب الديمقراطي الأفضائي بزعامة بابراك كارمال. والجهاد الذي تبع ذلك، ونال دعم بعض الدول العربية، إضافة إلى باكستان

والولايات المتحدة، اجتذب متطوعين من العديد من البلدان الإسلامية، وكان من ضمن هؤلاء المتطوعين، البلدان الإسلامية، وكان من شبك فيصا بعد شبكة الثاني أساسة به ويواسلة معوارية سنينظر المضادة للطائرات التي زورتهم بها الولايات المتحدة، أجبر المقاتلون للي المتحدة، أجبر المقاتلون في عام 1989، غير أن النشال ضد السوفيون بدلاً من الم 1989، غير أن النشال ضد السوفيون بدلاً من الم

الملاً محمد عمر، ويعد أن تمت لهم السيطرة على كابول في عام 1994، منع الطالبان النساء من الذهاب إلى المدارس أو القدروج إلى أساكن العمل، وارتكبوا فظاعات بحق أبناء قبائل الهزارة الشهية، ويفعوا بإيران إلى من اقتدخل العسكري عندما أقدموا على قتل تسعة من دبلوماسيهها.

دبلوماسيهها. وفي أعقاب الهجمات على نيويورك وواشنطن في



أن يولد شعوراً بالوحدة الوطنية، جاء ليُفاقم من هدة الشقاق والتنازع بين المجموعات العرقية المعتلفة، لاسها وأن المؤسسات العركزية الدولة كانت قد أهذت في الانتخلال, والاقتتال الفتري الذي أعقب الانسحاب السوفييتي وإنهيا، نظام الحكم الماركسي للجنرات خوييا الله في عام 1982، فتح الباب واسماً أمام مجيء نظام طالبان البشترين برغامة علية بن لادن الوقية:

11 أيلول/سيتمبر 2001 من جانب إرهابيين قبل بأنهم يتتمون إلى شبكة ألقاعدة بزعامة بن لادن، ألفاح الأميركيون بنظام طالبان في هضم معلة من القصف الهوي المكلف. والزعيم البشتوني الجديد. حميد كرزاي، الذي نصبت الولايات المتحدة رئيساً للبلاد إثر المرتصر الدوان حول أنفنانستان المنعقد في بريان يعت بمعلة قبلية إلى ظاهر شاه.

# الجزيرة الصربية والذليج 1839 - 1950

التاريخ الحبيث للحزيرة العربية والخليج عبارة عن نسيج معقّد من التفاعلات بين القوى المطّية على الأرض من جهة، والقوى الإقليمية والدولية من جهة أخرى. وقد تضاعفت الرهانات تضاعفاً هائلاً بوجود النفط واعتماد الاقتصادات الغربية، بالإضافة إلى الاقتصاد الياباني، على الإمدادات المنتظمة التي يمكن تأمينها منه. وإلى حين اكتشاف النفط في المنطقة، كانت في الأغلب الأعمّ منطقة فقيرة (فيما خلا مركزي صيد اللؤلؤ في الكويت والبحرين وميناه مسقط التجاري)، ولا أهمية كبيرة لها بالنسبة للعالم الشارجي. بيد أن بريطانيا كانت في حاجة إلى حماية أميراط وريشها البهندية من خصوم أو مشافسين محتملين، بمن فيهم روسينا القيصرية والسلطنة العثمانية وإيران، لذلك أقدمت على احتلال عدن في عام 1839، التي سرعان ما أصبحت محطة حيوية للتزوُّد بالفحم (وفيما بعد مستودعاً الإعادة التزوُّد بالوقود) في الطريق إلى الهند.

وهذا التطور الذي عرفته عدن، دشَّن عملية ضخمة قام بها البريطانيون طوال الثلاثينيات من القرن العشرين لتهدئة كل المنطقة الساحلية في جنوب الجزيرة العربية ولاسيما القطاعات القريبة من موانئها، بما فيها مرتفعات لحج والمدن - الدويلات المتناحرة في وادي حضرموت، مستخدمين في ذلك قاذفات القنابل التابعة لسلاح الجو الملكي كرادع أخير. وقد ضمَّت محمية جنوب الجزيرة العربية (سُمِّيت لاحقاً «اليمن الجنوبي» قبل أن تتوحد مع اليمن في عام 1991) نحواً من ثلاث وعشرين سلطنة وإمارة وكيانا قبليا تحت السيطرة التامة والشاملة لبريطانياء حيث السلاطين يسهمنون على المدن، وحيث طبقة «السيَّاد» التي تزعم تحدّرها من سلالة الرسول، تحتكر ملكية الأرض وتقوم بدور الوسيط بين عشائر الداخل. وإلى مسافة أبعد شرقاً، تمكنت أسرة البوسعيد العُمانية في عهد زعيمها سيد سعيد بن سلطان (1807-1856) من خلق دولة مترامية الأطراف في المحيط الهندى أخذت تغتنى وتزداد ثراء بفضل تجارة العبيد وتصدير العاج والتوابل من المناطق الخاضعة للسلطان في زنجيان ويموجب سلسلة من العواثيق المبرمة ما بين 1838 و1856، نزل سيد سعيد عند طلب الإنجليز بالحدّ من النخاسة في البلاد، موفّراً المزيد من الذرائع للتدخل البريطاني. فلدى وفاته في العام 1856، سوى البريطانيون نزاعاً نشب بين ابنيه: ماجد

وثويني، بإصدارهم مرسوماً يقضي بأن تعوض زنجيار التي ورثها ماجد، على مسقط التي ورثها ثوبني، لفقدان هذه الأخبرة العائدات من جراء تقسيم السلطنة بينهما. والذي حضُ بريطانيا على التدخل في منطقة الخليج إلى الشمال من مسقط، الحاجة إلى مكافحة القرصنة المستفحلة فضلأعن شيوع الاسترقاق هذاك. وهكذا، وُقعت سلسلة من المعاهدات ما بين عامي 1835 و 1853 وافق بموجبها شيوخ القيائل العربية المشتغلة في البحر، التي كانت تعيش على الغنائم المنتزعة من السفن العربية وحثى البريطانية، على عقد هدنة تُنهى كل أعمال القرصنة، والموافقة في الوقت عينه على حظر تجارة العبيد، و ترك أمر الأشراف على مدى التقيد بالمواثيق للبحرية الهندية البريطانية. وقد جمى نظام التهادن هذا صناعة صيد اللؤلؤ في الخليج، كما عاد بالفائدة على الملاحة العربية التي طالما عانت أكثر من غيرها من انعدام الأمن والطمأنينة بسبب القرصنة، مما كان يحمل التجار المعليين على نقل بضائعهم بواسطة السفن البريطانية الأفضل تسليحاً والأضمن حمايةً. ودويلات الساحل المتصالح (دولة الإمارات العربية المتحدة حالياً) طَلَت بحكم المحميات البريطانية حتى عام 1971, ترفدها بريطانيا بالضباط وتُشرف على سياستها الذارجية.

ويقد ريطانبا نطاق نفزنما ليشار الكويت عام 1896 . حيث أمات مصمية غير رسمية امصاية وكيلها، الشيخ مبارك الصباح، من الاحتلال الذكري المباشر مبارك الصباح، من الاحتلال الذكري المباشر مبارك المدينة من المنطقة، راحت ويشعارات على المدود امتنازع عليها، وتحاول ويشارت على المدود امتنازع عليها، وتحاول هذا الصدد، النزاع الذي نشب بين أبو ظبي وعمان غشر المنازعة المدينة المسودية على ولمة المؤيسي، وقد غشرا المباشرة بلواح المعاملة بالمباشرة بلواح المعاملة المعادة المادية المعادية على ولمة المؤيسي، وقد غشرا المباشرة بلواح المعاملة المعادية من الواحة في عام 1895. كما أن مطالبة العراق بالكويت (التي تحدد إلى أيما المتحاليين عين اعترف الشيخ رسمها بالسوادة أيام المحاليين عين اعترف الشيخ رسمها بالسوادة المحادية على بلاده أقامتها بربطانيا بأن أرساء 1891.



## صعود الدولة السعودية



المقفور له براذن الله الملك عيد العزيز بن سعود (يبدو في الصورة جالساً في الصف الأمامي إلى اليسار)، وقد طور ابن سعود حركة «الإخوان» بتجنيد أفرادها من القبائل البدوية. ويهذه القوة الملتزمة، استطاع بناء الدولة التي صارت تُعرف منذ عام 1932 بدائمملكة العربية السعودية،

لعلُّك تجد في قيام المملكة العربية السعودية في القرن العشرين ترجيعاً للعديد من السمات التي وسمت دعوة النبي محمد عليه الصلاة والسلام. يعود تأسيس الدولة السعودية الأولى إلى القرن الثامن عشر، حين قامت على تحالف ما بين مصلح ديني من المذهب الحنبلي، هو محمد بن عبد الوهاب، وبين محمد آل سعود، حاكم مدينة عنيزة بالقصيم. إلا أن نفوذ محمد آل سعود تقلُّص كثيراً من جراء التدخل المصري في عام 1818،

بحيث انتقلت السلطة في تسعينيات القرن التاسع عشر إلى أسرة آل الرشيد الموالية للعثمانيين. ومن خلال إحيائه دولة أسلافه إثر غارة قام بها على معقل آل الرشيد في الرياض عام 1902، اتبع سليل محمد آل سمود، المقفور له عبد العزيز بن سمود، التموذج الكلاسيكي نفسه الذي يضافر بين القوة العسكرية للقبائل والقوة المعنوية للإحياء الديني. نُظُّم محاربو ابن سعود، المعروفون بـ«الإخوان»، ضمن مستوطنات زراعية سُمُيت «الهجرات». وقد استُلهمت هذه الأخيرة من المجتمع الذي بنناه النبي معمد عليه الصلاة والسلام في المدينة المنورة في العام 622، وقد أُخضع فيها البدو لتدريب عسكري وتثقيف ديني صارم. ولما كانت مستوطنات «الهجرات» تلك متوزّعة في نقاط استراثيجية على امتداد الهضبة النجدية، فقد كان في المستطاع تعبئة الإخوان وجشدهم على جناح السرعة مما وفر على ابن سعود أعياء الإنفاق على جيش

وقد أعاقت الدول الأوروبية تحرك الدولة السعودية باتجاه الغارج بأن أككمت الطوق على الجزيرة العربية من خلال السيطرة على محيطها.

#### مراهل للساح الدولة السعودية 1926-1992

🌉 آراض شم سيارة ابن سور، حوال 1912 🔚 أراض ثم تعريزها يطول 1920

الراض دم تعريبه المطول 1928 <u> </u> مسادر بسلاد سکریة کیریر

> سييح تيةكبرة اً أراض لمد سيطرة الإنبطير

المراس المناود البريطاني

التال المراسد التوذ الدسي

الندمد فنترداديس

الاس تماد الميثرة الإيكالية



#### اضاءة سريعة: إسرائيل - فلسطين



تكمن جذور النزع العربي - الإسرائيلي في حنين اليهود الدهرى للعودة إلى «أرض إسرائيل» الأرض التي وعد الله بها النبي إبراهيم. وقد بُنيت الصهيونية الحديثة على هذا الاعتقاد الموروث، إذ رأت أن الخلاص من الاضطهاد يكون في امتلاك أرض يُمكن إقامة دولة بهودية ذات سيادة عليها. أقيمت أول مستوطنة يهودية عام 1878 في بناح تيكفا. وأثناء العرب العالمية الأولى، أعطى البريط انيون تعهدات متناقضة للعرب واليهود: فوعدوا شريف مكَّة بدولة مستقلة، ويناءً عليه قاد ابناه فيصل وعبد الله الثورة العربية ضد الأتراك العثمانيين؛ وفي نفس الوقت، قبلوا بإقامة وطن قومي للشعب اليهودي في فلسطين، وهو المشروع الذي حظى بتأبيد متزايد من الحاليات اليهودية في أوروبا، ولا سيما بعد وصول النازيين إلى سُدّة الحكم في ألمانيا. وإثر انتفاضة قام بها عرب فلسطين ابتداء من عام 1936، وضعت خطة لتقسيم فلسطين إلى دولتين. عربية ويسهدودية، إلا أن الخطة عُلُقت لدى اندلاع الأعصال العدائية بين الطرفين عام 1939. ويعد أن أماط الحلقاء في الحرب العالمية الثانية النقاب عن فظائع الإبادة الجماعية التي اقترفها النازيون بحق اليهود، تزايدت الضغوط للسماح بهجرة يهودية واسعة النطاق إلى فلسطين، وسرعان ما أصبحت ثلك الضغوط جارفة يتعذر الوقوف في وجهها. في عام 1947ء صدرت خطة تقسيم فلسطين عن منظمة الأمم المتحدة التى تنص على قيام دولتين: عربية ويهودية، «متشابكتين معا في عناق غير ودي لكأنهما حيّتان متصارعتان، على حد وصف أحد المسؤولين. قبل زعماء اليهود بالخطة لكن العرب رفضوها. في 14 أيار/مايو 1948، انسحب البريط انبون من فلسطين، وفي اليوم التالي اعترفت الدول الكبرى باستقلال دولة إسرائيل استطاعت الدولة الجديدة أن تنجو من هجمات متزامنة إنما غير منسَّقة، شنتها عليها جيوش الدول العربية المجاورة، مما عاد عليها بمزيد من الأراضي فوق ما خُصُّص لها بموجب خطة الأمم المتحدة. يسط شرقى الأردن - الأردن لاحقاً – سيطرته على جزء من فلسطين، بما فيه القدس الشرقية التى تضم آماكن ومزارات مقدسة لدى اليهود والمسيحيين والمسلمين جميعاً. وجاءت هجمات شنَّها مقاتلون يهود غير نظاميين، كالمذبحة التي طالت أمالي قرية دير ياسين الفلسطينية عام 1948، لتحث ألاف الفلسطينيين على الفرار من مُدنهم وقراهم، مما خلق مشكلة لاجئين سوف تعمل باستمرار على صب الريت على النار وتتسبّب بنشوب الحروب تماعا في الأعوام 1956، 1967، 1973 و 1982.

آلت العرب العربية – الإسرائيلية الشائلة في خريران/يونيو 1967 إلى تمكين إسرائيل من السيطرة على شبة جريرة سيناء، وقطاع غزة، والشفة الغربية ومن فقط المنطقة العربية المنطقة العربية العربية اليها، وقطاع العربية اليها، وقط المستوطئات العيمودية أقي مجمع المناطقة المستقلة، الشجاعات العسكرية العمدورة التي أمرزها المستقلة، الشجاعات العسكرية العمدورة التي أمرزها المستقلة، الرابطة في العربية – الإسرائيلية الرابطة في أمرزها أنون العسرية من عام 1978 وقد مشتولة الرابطة في عام 1978 وقد مشتولة المناطقة المناط

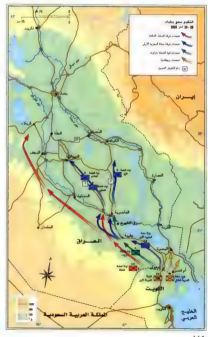
كانت منظمة التحرير القلسطينية, برغامة باسم عرفة، منامة باسر عرفات بحدث المقادن بحكم التروير الفلسطينية, برغاما (1888). وأبير حالم (1888) معدود للفلسطينيين مي خوا وأبيرها وأبيرها وأبيرها وأبيرها والجهاد 1890 المنظمة الغربية بعرجيا التهاد (1891 المنظمة الغربية قد أعلنت منظمة والسال الإسلامية قد أعلنت وأبيرها المنظمة الإسلامية قد أعلنت التهادي، والهجمات الإرهابية على العدنيين بما فيها إسرائيل من قبيل بداء جدار فصل على شاكلة جدال المناسطين المنظمة المناسطين المناسط





## إضاءة سريصة: الخليج 1950 - 2003

لقد شهدت منطقة الخليج نشوب عدة حروب خلال النصف الثاني من القرن العشرين؛ والحروب الرئيسية هاهنا هي: الحرب الإيرانية -- العراقية في الأعوام 1978 - 1989: والاجتياح الحراقي للكويت ومن ثم



طرده منها في العامين 1990-1991؛ والحرب التي بدأت عام 2003 بالغزو الذي تقوده الولايات المتحدة الأمد كمة للعراق.

تبقى دوافع المتحاربين في كل من هذه الحروب موضع جدل واسع، غير أن ثمة شواهد ضمنية جديرة بالاعتبار تقطع كلها بأن النفط كان عاملاً مهمًّا في إشعالها. فقد ظلت المنطقة قروناً مديدة، قبل اكتشاف النفط فيها، خارج بؤرة أية حرب كبرى بين الدول المطيَّة أو بين القوى الأوروبية. بينما رأينًا الحروب، على العكس من ذلك، تندلم مراراً وتكراراً في بحر القرن الثامن عشر وأوائل التاسع عشر في جُزر الكاريبي لا لشيء إلا لأنها جُزرٌ غنية منتجة للسُّكر. وفر النفط مبالغ طائلة لدول الخليج كي تشتري كميات ضخمة للغاية من السلاح والعتاد في النصف الثاني من القرن العشرين، وهذا بدوره ما ضاعف من احتمالات وقوع حروب واسعة النطاق فيما بينها. إن الدافع الحقيقي الذي حدا بصدام حسين إلى مهاجمة إيران أولاً، ثم الكويت بعد ذلك بعقدِ من الزمن، قد لا يُعرف البتَّة. إلا أنه في كلتا الحالتين، كان للأمل بإحراز نصر سريم يترتب عليه الاستيلاء على مناطق غنية بالنفط دور بارز في العملية على ما يبدق يزعم البعض أن الولايات المتحدة هي التي حضَّت بنشاط على مهاجمة إيران كوسيلة لكبح جماح الثورة الإسلامية الأخيرة فيها. وقد دلَّات الدولتان، إيران والعراق، كلتاهما على برجة عالية من المرونة بالرغم من حالة الإجهاد والتوتر الشديد المصاحبة للحرب. وخلافاً للتوقعات الإيرانية، آثر المواطنون الشيعة في العراق تقديم هويتهم العربهة أوجنسيتهم العراقية على ولاثهم لإخوانهم في العقيدة في إيران.

أسفون العرب الإيرانيق، والعرقية عن وقوع مثات الأنف الشحنايا من الجانبيق، وداعت مدة عشر سنوات تقريباً. كانت مربأ انشون على كل خصائص وسمات تقريباً. كانت مربأ انشوان على كل خصائص وسمات السالميتين الأولى والشانية، مثل عمليات الهجوم المائدة، وحرب الفضادة، ومحارك تهنا كل أنواع الأسلحة من دبابات وطائرات وطائرات وطائرات سامة، مصحيحة وصنواريخ وغازات سامة، مصحيحة وصنواريخ وغازات سامة مصحيحة وصنواريخ وغازات سامة مصحيحة وسنواريخ إلى استخدام العراق غير المشروع

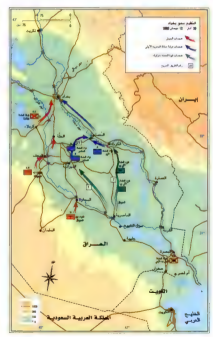
للأسلحة الكيميائية، إلا أن المجتمع الدولي القرم الممت حيال الموضوع، وما فتنت هذه القضية بالذات تركّر في مواقف الإيرانيين حيال ما يرون فيه ازدواجية معايير غربية فيما يتعلّق بأسلحة الدمار المؤاهد

وسالنسبة للاجتياح العراقي للكويت في أب/أغسطس 1990، لعل باعث كان وضع العراق المالي السيء وقراءة خاطئة لردة الفعل الدولية المحتملة. لم يكن الاجتياح عدواناً على دولة عضو في هيئة الأمم المتحدة (وعضو في جامعة الدول العربية) فحسب، بل كان انتهاكاً صارحاً للقانون الدولي أيضاً. وإذا ما تُرك من دون رادح، فقد يدع العراق يُسيطر على حصة من احتياطي النفط العالمي أكبر بكثير مما يملك أصلاً. من منظور عراقي، يجوز التحجِّج بأن الحدود والدول الثي اصطنعتها القوى الاستعمارية ولا تتمتم بأي أساس تاريخي لا تستحق الاحترام. غير أن العراق كان سبق وأن اعترف رسمياً بسيادة الكويت على أراضيها ضمن حدودها الحالية في عام 1963. وعلى أية حال، قام تحالفُ تدعمه الولايات المتحدة ويضم وحدات عسكرية ضخمة من مصر وسورية، بطرد العراق من الكويت في مطلع عام 1991.

وفي الصحاح 2008 هـثت الدلايات المتحدة وبريطانيا هجوما عسكرياً على الدراق، بدعوى تطبيع قرارات الأم المتحدة التي أعقف الدنشة الدولية في طبيعها، وكذلك بذريعة أن العراق بات يُشكل خطراً إقليمياً لا بل ودولياً لما يملك من أسلعة تصار شامل، بما فيها الأسلحة اللدوية والبيولوجية والكيمياتية يتمتز العالم الهجوم على الدواق التعالم أهدا المعاديء الأساسية للأمم المتحدة، الذي ينصل على عدم شرعية العرب العدوانية، ولم تقف إلى جانب الولايات المتحدة في ذلك لا المتحدة عليها عليها.

لم يُعثر على أي سلاح جاهز للعمل لدى القوات المسلحة العراقية، كما لم يُعثر حتى نهاية عام 2003 على المسلحة العراق التخامل في على العراق، وقد اكتملت المرحلة الأولى من الحرب، بأن زحف القوات المدرعة الأميرية على بعداد، وكبري المسلحة الأميرية على بعداد، وكبري المسلحة الأميرية الأخرى، واحتلتها في غضون بضمة للدين العراقية الأخرى، واحتلتها في غضون بضمة ماليج، ويتقى الطبحة المفيقية للمعارك التي دارت

ونطاق مشاركة العيش العراقي النظامي فيها في وجه مصاحب هائلة غير واضحين تماماً. ويرغم نجاح الأميركيين في القبض على صدام حسين في كانون الأورار ديسمبر 2003 إلا أن قوات التحالف ما برحت تتحرض لهجمات متفرقة تتدرخ في خانة حرب



## المسلمون فح أوروبا الضربية

الانحاد الأوروبي

#### فرنسا (باریس):

حتى الستينيات من القرن العشرين، كانت العالمية العُظمى من المهاجرين من البلدان الإسلامية إلى فرنسا من الجزائريين. إلاَّ أن مسلمين أخرين من المغرب

وتونس، وكذلك من بلدان غرب افريقيا شرعوا بعد ذلك بالتوافد على فرنسا بأعداد متزايدة وترسيخ أقدامهم فيها. في البداية، كان المهاجرون في معظمهم من الذكور الذين ببعثون بتحويلات نقدية إلى عوائلهم في الوطن. إنما أخذت كفتى الجنسين تتعادلان بوصول عائلات بكامل أفرادها إلى هذاك اعتباراً من ثمانينيات القرن العشرين. هذا ولثن كانت هذاك جاليات مُسلمة لا يُستهان بها في مُدن مرسيليا وليون وليل، إنما تبقى باريس مدينة التوطن بامتياز بالنسبة للمهادرين المسلمين. أقيم مسجد بناريس الكبير في عام 1926، لكن الأحياء الإسلامية الرئيسية من المدينة لم تغدُ أهلة بالسكَّانُ إلا في الفترة التالية للخمسينيات من القرن العشرين. ولا يزال المسلمون في فرنسا محل استقطاب بلدان المنشأ التي وفدوا منها، ولعل كثرة المساجد التبي يبنونها تُمثُل هجه التنوع والاختلاف هذا. والحماعات الصوفية بنوع خاص، ناشطة في باريس ولا سيما تلك الحائدة إلى طُرُق افريقية شمالية كالطريقة الدرقاوية والطريقة العلوية. وتجتذب هذه الجماعات حتى بعض الفرنسيين ممن دخلوا

#### مؤخراً في الإسلام. ألمائيا (هامبورغ، ميونيخ، فرانكفورت):

يغلب على الهجرة الإسلامية إلى ألمانيا العرق التركي: ففي سنوات الخمسينيات من القرن العشرين، شجعت ألمانيا بصورة فخالة هجرة الحمال الأتراك إليها. ومعظم فرص العمل المعروضة، كانت لغير المهرة أو

لأطباه المهرق لكن فقرة السرمينيات شهدت دوية عارمة من العمال الأنزاق الواشين على أنسانيا، أفضت إلى نشوء جاليات إسلامية قان تركزات استثنائية، ففي بالمهاميرين الأصليين، رشتع معظم النمال ويضمية والعامل الضيف» التي تشكد على الفقوم الرحمي بال والعامل الضيف» التي تشكد على الفقوم الرحمي بال التركيف مؤقت ليس إلا. وهلال الثمانينيات من نفس القرن، شرعت الجاليات الإسلامية في ألمانها بتأمين ما العساجد وتكوين الجمعيات الدينية التي ترتيط العيد ممالل، تنشط الدرق الصيفية عان تقليلة التي ترتيط العيد مماثل، تنشط الدرق الصيفية عان تقليلة التي ترتيط العيد ومن خلال هذه الجيماعات عقراتها الزليسية في تركيا، وعلى نحو ومن خلال هذه الجيماعات تعقراتها الزليسية في تركيا، وعلى نحو ومن خلال هذه الجيماعات تعقراتها الزليسية في تركيا، وعلى نحو ومن خلال هذه الجيماعات تعتراتها العيد المتأسلون الإسلامية .

بریطانیا (لندن، غلاسکو، مانشستر، برمنغهام، برادفورد):

بدأت هجرة المسلمين إلى المملكة المتحدة في منتصف القرن التاسع عشر باستقرار بعض البحارة اليمنيين في موانيء كارديف، وساوز شيلدز، وليفريول، ولندن، وأخيراً في برمنغهام. إلا أن معظم الهجرة الإسلامية إلى بريطانيا جاءت من جنوب آسيا (باكستان وينغلادش)، حيث وصل في إبّان الخمسينيات وأوائل الستينيات من القرن العشرين عدد غفير من المهاجرين الاقتصاديين لشغل وظائف بناءً على استدعاءات مسبقة وأدي وصول عائلات بأكملها خلال الستينيات إلى قيام شتًى المرافق الضرورية لتقديم الخدمات الدينية والثقافية على غرار ما حصل في معظم جاليات المهاجرين المسلمين في أوروبا. وقد اجتذبت لندن، بالأخص، جاليات إسلامية متنوّعة؛ وهذا ما جعل المنظور الثقافي والدينى فيبها أكثر ليبرالية منه في بقية الجاليات المسلمة في المملكة المتحدة. هنا تختلط أعدادً ليست بالقليلة من العرب والباكستانيين والبنغلادشيين، باللاجئين النازحين حديثاً إليها، فضلاً عن الطلاب المسلمين الوافدين إليها من وراء البحان بينما تتميز برادفورد باحتضانها جالية أكثر تجانساً من أصل باكستاني، وهذا ما انعكس تنوّعاً واختلافاً أقلَّ في النظرة الدينية. برمنفهام، من جهة أخرى، وإن كانت موتالاً لجالية يطغى عليها الأصل الباكستاني، إلاَّ أن المسلمين فيها أكثر تنوَّعاً بكثير، وهم يضمون عدداً ليس بالقليل من المتأسلمين من أصول إفريقية – كاريبية. إن الشباب المسلم في بريطانيا آخذُ، وعلى نحو متزايد، باكتشاف الإسلام من جديد كجزء

من هويته الشخصية. والشّابات السلمات إنما يتخذن الحياب مالياً باعتباراً مرسلة لتوكيد فريتهن الغمامة بناءً على السرد الثاني ولهي بقبول السلمات والممارسات الدينية للأجيال السابقة. ومثلما هي المال في السياقات الأوريدية الأهرى، تزري الصوفية في بريمانها درراً مهناً كحركة دينية، ولا سيما في الجناب الهتينن الجديل إلى الإسلام.

هولغذا (أمستردام، روتردام، لأهاي، أوترخت):
في هولندا جالية أسلامية منزع الدائمي والسفاري،
ومي تتالف من أتراب، أوقارية منسال القارق،
ومليخين من جزر الهند الشرقية الهولندية سابقاً. ومع
ترسخ اقدام الهاليات الإسلامية في مولندا، طرات
زيادة على عدد المساجد التي تيني هفاك منذ عقد
ترتيط ببلمان المنشأ، ولا سهما تلك التي تعرد الي
التراك لأن أشمها توندهم الدولة التركية غضها. تأخد
الدولة الهولندية على عائقها تعليم الملافات الوطنية
لأبناد المهاجرين في الدارس، لكن مثلما هي الحال في
السائر أنحما أورويدا، التعليم الديني مهمة تضطع بها
السائر تحما أورويدا، التعليم الديني مهمة تضطع بها

إيطاليا (روما، ميلانو، تورينو)

في إيطالها جالية إسلامية متنزعة الأعراق، إنما يطب على تكويفها المغاربة والتوانسة، وترفدها مؤخراً أعداد متزايدة من يوغيسلافها السابقة، في الشمائينيات والتسعينيات من القرن العشرين، حرست الجالية للمفريدية بالمصوص على بناء الاسلامية والمرافق الرفزية لمن الاحتياجات الدينية والتعليمية.

إسبانيا

إن إسبانيا، بتاريخها الإسلامي التليد، لترتم أممية كبيرة كمالة (روريس يشعد حالياً نوعاً من الإحياء كبيرة كمالة (روريس يشعد حالياً نوعاً من الإحياء المُنظمي من المهاجرين السلمين إلى إسبانيا مم من دو المثلث جائيات من إفريقيا جنوبي السحراء الكبري وهنالك جائيات من إفريقيا جنوبي السحراء الكبري وهنالترة الأوسط أيضاً إن بناء الساجد جار على ومستقراحات التعليم الديني الإسلامي يتسم الموقف ومستقراحات التعليم الديني الإسلامي يتسم الموقف الإسباني من الإسلام التعاطف والدين الإسلامي ليتسم الموقف ولا متقربة حركة ذات خان لاعتناق الإسبان الدين الإسلامي المنافقة ولا منافق بهلاد الأنساس ولمال التوكيد على استقلالها الاستقداد ولحرل إلى الإسلام ينترجان منا أي المنافقة التحول إلى الإسلامي منترجان منا أي المنافقة التحول إلى الإسلام ينترجان منا أي الإسلام استقلالها المنتخاف المتعرد لويونة جرى كنتها رئيس حدماً في إطلالاً من المنتخاذ والتحول إلى الإسلام ينترجان منا أي في الإسلام المتعرد لويدة في الإسلام ينترجان منا أي في المنافقة والتحول إلى الإسلام ينترجان منا أي المنافقة التحول إلى الإسلام ينترجان منا أي في الانتخاف المنتجدد لويونة جرى كتنها ربحا طويلاً من الانتخاف المنتجدد لويونة جرى كتنها ربحاً طريدة في أي المنافقة التحول إلى الإسلامي



هذا العسجد الثانم في حدائق قلعة شفترينفن بألسانها، والذي ورجع بنارة إلى حوالى العام 1750، يمزج في طرازه المعماري الموتيفات الإسلامية بالمؤثرات الباروكية الأرووبية

اولكر القرن الثاسم عث وأوجل القرن العشوين

-

## المسلمون فحي أميركا الشمالية

تعود شناة السكان المسلمين في الولايات المتحدة إلى جهته ميكرة زمنياً، فقمة شاهد على أن المسلمين في السقدين المساسي عضر لكن شاتحة الجالسيات الإسلامية التي يُعتد بها إنما نجيت عن هجرة من مريرة ولدنان إيان السينيات من القرن التلام عضر ما لبات أن استجيت مزيداً من المهاجرين في العقود ما لبات أن استجيت مزيداً من المهاجرين في العقود المسلمة، وشهدت الفؤر التي تلت العرب العالمية للنائية تواف سيل الفؤى من المهاجرين على العقود على القورد الاقتصادية والسياسية التي تكيلهم في يلدائهم المسلمة، ومنها، أوروبا، وجذوب غربي أسيا، يلدائهم المسلمة، ومنها، أوروبا، وجذوب غربي أسيا،

في مقدمة الولايات التي استوطنتها الجاليات المسلمة تأتى ميتشيغن، أوهايو، إنديانا، إيلينويز،

المسلقة (فتعالية)
المسلقة (فتعالية)
المسلقة (فتعالية)
المسلقة (فتعالية)
المسلقة المسل

إلى هذا المسا في أساكن معرفة، بل كانت أكثر حركة، من الوجهة المغرافية، كما أن بدلدن المنشأ اعتلفت، إذ من الأخرى، عقها بالنسبة إلى الولايات المتحدة، إذ جاحت الفالعية الفظيى من المهاجرين المسلمين إلى المساوية الكرى الإنهيقية، ومن جنوب خرقي أوروبة، وتركية، وإيران، وأغناستان، والشرق الأقصى وشرق وتركية، وإيران، وأغناستان، والشرق الأقصى وشرق أوترية بل ومضمه وقد اليجها من اقطارات المتحدة للكومنوك البريطاني، وفي حالتي الولايات المتحدة وكذا على السواء كنا مقتلية الإسلام عاملة في بروز لوكنا على السواء كنا مقتلية المناسقين الأميركين من

ذوى الأصول الإفريقية، أي الآفرو - أميركيين، استأثروا وما زالوا بأهمية كبيرة على وجه الخصوص. إن «أمة الإسلام» حركة انفصالية ناشطة بين الأَفْرِهِ - أميركيين، لكن أكثرية المسلمين لا يعدُونها من الإسلام في شيء. غير أنها تظلُّ قوة يُعتدُ بها بالرغم من أن نسبة متزايدة من المسلمين الأفرو -أميركبين باتت تنصار إلى المعتقدات والعبادات المأثورة عن التيار الرئيسي للإسلام السُّنِّي منذ عام 1976، حين تولِّي واريث دين محمد، ابن إليجا محمد مؤسّس «أمة الإسلام»، زعامة قسم من تلك الحركة. يُمثل المسلمون الآفرو - أميركيون نسبة لا يُستهان بها من أبناء الحالية المسلمة في الولايات المتحدة. والإقبال على اعتناق الدين الإسلامي كبير بنوع خاص بين نزلام السجون من السوير، ويُلك ريّاً على التمييز العنصري والمعاملة الوحشية الممأسسة الثي يلقونها، وهو يعوّل إلى حديميد على الأصول الإسلامية لأسلاف العديد من المواطنين الآفرو -أميركيين. المشأسلمون من البيض في أميركا ليسوا على القدر ذاته من الأهمية العدديَّة، إلاَّ أنهم مع ذلك دعامة ركتية للدين الإسلامي ولهم صوت مسموع، وكثيراً منا ينز تبطون، شأن نظرائهم في أوروبا، بالحركات الصوفية. لقد آل التأسيس الأولى للإسلام في أميركا الشمالية إلى فترة من الذوبان في المجتمع، مأنأفت معها قضية الهوية الدينية ضمن قضاينا الاندماج الثقافي العام، فيما بقي المسلمون الآفرو-أميركيون خارج هذه السيرورة. لكن مع قدوم الطلاب المسلمين من وراء البحار، والمهاجرين الأحدث عهداً المتصفين بالتدين كالباكستانيين على سبيل المثال، طرأ ارتفاعُ على نبرة التوكيد على الهوية الدينية في أميركا. هناك على وجه العموم طيفٌ واسع من العبادات وأشكال الممارسة الدينية بين الجاليات المسلمة في أميركا الشمالية. ولئن كانت العديد من الحمعمات الاسلاميية والمساحد تقوم علي أساس عرقى، إلا أن هناك أيضاً منظمات إسلامية أبوابها

لتأخذ اقتماد الطلبة السلمين، الذي أسسه في عامة إليلونويز عمام 1983 الطلاب السلمون في جامعة إليلونويز عمام 1983 الطلاب السلمون في جامعة إليلونويز مبينة أوريانا مثلاً، في من المتمايز عملي المؤرية الارتباء ومناسبة المورية المرتبة ومناسبة منظمة المورية المرتبة ومناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة عمام المناسبة المناسبة عمام المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة عملى المستوى

مشرِّعة لمختلف الأعراق دون استثناء.



السطيّ، تتوافر لمعظم تجمعات المسلمين في المدن، مثل ديترويت ونمويورك وشيكاغو، المرافق اللازمة نتامين الطعام المحلال، ومستلوّمات الدنّ، والمسلجة والمسلبات القروية الماصة بالتطيع الديني للأطفال. المؤسسات القروية الماصة بالتطيع الديني للأطفال. أما لجمّة علاقتهم بالمجتمع الأوسع، فالسلمين في أميركا الشعالية، وفي الولايات المتحدة بنرع أشمس. والجمول تمديات ليست بالمهنّة على مدى السنوات المعمى والعشرين الفائلة، فيعد قبام اللورة الإبرائية عام 1979، ولمتجاز مواطنين أميركيين في السفارة المجرية في طهران، أهذ الرأي العام تعيير نظرته تعيير نظرته

إلى الإسلام والمسلمين، متخذاً في ذلك وجهة سلبهة وقد كان لأحداث 11 أبلول/سبتمبر 2001، وللهجمات الأخرى القي الستهدف أميركيين، ومصلميات قتا المدتيين الإسرائيليين (الدين يتعاطف معهم بقرة وقعها الشديد على الهابابات المسلمة في الذين عموما، وقعها الشديد على الهابابات المسلمة في الذين عموما، في الولايات المتحدة بمكل عامن. ومكانا ترتب على غذا الجالية الإسلامية والزعماء الدينيين أن يعحضوا من جهة محاولات تنعيط الإسلام سلبها بتصوير، على أنه دين عنف, ويتصدوا من جهة أخرى لمشكلة تسييس الإسلام في أوساطهم هم

مالكورا إكس: زميم المسلمين السود في أميركا، استهان حياته مجماعة أماء الإسلام؛ فات التزاعة الانفصالية لكن حجه إلى مكة عام 1996 التمدم بأن الانسطانية لتجاه عاطي، وأن الإسلام الدق يضم كلافة من أعضاء «أمنة الإسلام» يطاعلي، وأن الإسلام الدق يضم يطاعلى، وأن الإسلام الدق يضم يطاعل المناس بالإسلام الدق يضم يطاعل عن المناس الإسلام، يطاعل المناس (1988)

-

و بلاد برسطاليه

# المساجد وأماكن الصبادة ضحي أميركا الشمالية

مسحد العقر الرئيسي للجمعية الإسلامية لأميري الدصابية بالقرص من سنة التجانا بوليسا المعارض في والانج التجانا المعنرس من تصميم المهتدسين المعماريين عنوائر حدور رميتنان علوان. عرزة عصيرة تعميرة للأسراء الدري التي يعتقد ما للاسابية الدريا لتي يعتقد ما للاسابية الدريا لتي يعتقد ما للاسابية والكنديين يعتوي العين والكنديين يعتوي العين فضلا على طابقة فسيحة للسلامة على على عائمة على الدلالة على عن طابقة فسيحة للسلامة على الدلالة على عالم عائد عليه المدالة على عناسة فسيحة للسلامة على المدالة على عائد عائد المدالة على عناسة فسيحة للسلامة على المدالة على عناسة فسيحة للسلامة على المدالة على عناسة فسيحة للسلامة على المدالة على عناسة فسيحة للسلامة المدالة على عناسة فسيحة للسلامة المدالة على عناسة فسيحة المدالة على عناسة على المدالة على عناسة فسيحة المدالة على عناسة على المدالة على المدالة على عناسة على المدالة على عناسة على المدالة على المدالة على عناسة على على المدالة على المدالة على المدالة على عناسة على عدد المدالة على المدالة على المدالة على عناسة على عدد المدالة على المدالة عل



بعد أن استتب المقام للجاليات الإسلامية في الولايات المتحدة، شهد العقد الشاني من القرن العشرين أول ظهور للجوامع والمساجد على أراضيها، تلبية لاحتياجات المسلمين الدينية والاجتماعية. ومثلما جرى في أوروبا، استُخدمت البهوت في أول الأمر كمصليات، وتبع ذلك تحويل بيوت قائمة إلى مساجد، بينما جاء إنشاء المساجد المشيدة خصيصاً لهذا الغرض في مرحلة لاحقة. وقد أقيمت معظم المساجد أصلاً لخدمة جاليات محددة عرقياً: كما لم تكن دينية بالمعنى الحصريّ، إذ كانت المباني تُستعمل لأغراض عبادية واجتماعية على حد سواء. وفي أحيان كليرة، كان يُصار إلى استئجار قاعات عامّة أو مبالات خاصة لمناسبات أضخم، كصلاة العيد مثلاً، كي تستوعب عدداً غفيراً من المؤمنين؛ وهذا ما كان يحصل في تورنتو ومونتريال وإدمونتون في كندا مثلاً. وأول مسجد للأفرو - أميركيين، وكان تابعاً لمأمة الإسلام»، أقيم في حي هارلم بنيويورك عام 1950.

الجالية الإسلامية المتنامية باطراد، التي وجدت نفسها مضافة إلى استخدام مسلّهات وقسطات هاسمة كانا، فارتشمها الدينية على كان مقال الآن ما يوسع على ألف مسجد مسجل رسميا في الولايات المتحدة. المراز واحداً من أضغة المساجد التي أقبوت في يديرويت الولايات المتحدة، هو المركز الإسلامي في يديرويت تكلّ ينفقات بنائة أبناء الجالية الإسلامية في المدينة تكلّ ينفقات بنائة أبناء الجالية الإسلامية في المدينة جاءت المترجات والمدين الذين سيرتادونية. ثم جاءت المترجات والمناح المالية من الاعكومات المكومة على المكومة عن

لكن حتى الستينيات من القرن العشرين، لم يكن

يوجد ما يكفى من المساجد والجوامع لاستيعاب أبناء

حدون تجوّل نحو إقامة مساجد آقل اصطباعاً بالصبغة العرقية لناحية الذين يؤمّرنها للصلاد وقد أنشء «مجلس المساجد» في الولايات المتحدة لتسهيل أمر توفير أماكن العبادة اللازمة للجاليات الإسلامية هناك

ويتبين من تقرير نُشر في العام 2001، أن الذين يؤمن الساجه، بحسب الانتماءات العرقية، هم أبناء جنوب أسيا بنسبة 33 بالشنة. وما المناقق و الأفروب بنسبة 25 بالشئة. وما نقره أثمة المساجد يستقدمون من بلدان كحصر وتركيا وياكستان، إلا أن ثمة أعداداً منزايدة من الأثنة يجري وياكستان، إلا أن ثمة أعداداً منزايدة من الأثنة يجري إعدادهم داخل الولايات المتحدة بالنظر لتوفر المزيد بأسرائين الطبوريون لتدريب الأنمة بحض الأنمة بأسرائين أجورهم من الجاليات المعلية. وقد أنشئ، مجلس للأنمة في عام 1972؛ والمساجد، على وجه مجلس للأنمة هي عام 1972؛ والمساجد، على وجه

تبنيفي الإشارة هنا إلى أن المساجد والمباني الأخرى التي يستخدمها المسلمون في أميركا الشمالية، بما في ذلك «حُسينيات» الشيعة الاثنى عشرية، و «جمعة خانات» الإسماعيليين، ومعابد «أمة الإسلام»، تودى في واقع الأمر سلسلة متنوعة من الوظائف إلى جانب كونها أماكن للصلاة والعبادة. فهي تُستعمل لأغراض تربوية شتّى، كمدارس لنهاية الأسهوع، وصفوف للأطفال، وقاعات للمحاضرات، وكذلك لتنظيم دورات لتعليم الراشدين. وهي تخدم أيضاً بمثابتها مكتبات عامة، وحوانيت لبيع الكُتب، ومطابع صغيرة لتشر العواد الإسلامية، فضلاً عن استضافتها المناسبات الاجتماعية كحفلات الأعراس ومراسم التأبين. هذا عدا عن اضطلاعها بدور حاسم كنقطة اتصال بغيرالمسلمين كي يتعرفوا على الإسلام ويلتقوا بالمسلمين - وهذه لعمري مسألة في غاية الأهمية خصوصاً في أعقاب هجمات نيويورك وواشنطن عام 2001. وهكذا مع تطور الجاليات الإسلامية باطراد في أميركا الشمالية، تغدو المساجد ومراكز التجمع الإسلامية الأخرى مفاصل هية لإطلاق المبادرات. المركز الثقافي الإسلامي في تاميه

بولاية أريزونا (بني عام 1984)

لكن التردّد على أساكن العبادة يجب ألا يُفهم بالضرورة على أن تطرّر يكتنك الجالية الإسلامية في أميركا بارسم مظاهره. ففي درراسة ميدانية أجري عام 1987 التضح أن ما بين 10 و 20 إسافة ققط من قابل 40 بالمئة من السجيدين عواقبون على المسلاة في الكنائس. وفي الوقت الذي تعديد فيه بعضه في الكنائس. وفي الوقت الذي تعديد فيه بهميم الإسلامية بالانتصاب في ممارسة الشعائد الدينية، نجد أن الأطبية العظيم من المهاجوين الهيد الوافيين من جنوب آسيا ورسطها أكثر ميلاً إلى الاندماج في التهار جنوب آسيا ورسطها أكثر ميلاً إلى الاندماج في التهار





#### الفنون الاسلامية

كان الخزف الصيني على الدوام موضع إعجاب وتثمين في العالم الإسلامي، ويُمكن تبيّن تأثيره بحلاء في هذا الإبريق السلجوقي

عرفت الأقطار الإسلامية تقاليد نابضة بالحيوية والنشاط في مضمار الفنون، التي ازدهرت فيها أيما إذهال لكن وخلافاً للتقاليد الفنية للشعوب الأخرى،



فإن القدرن القي تفوق سواما من حيث الأهمية في المسمورة الإسلامية. كانت تعا «تجفية» ما ثانوية» أو مصمورة، في الحضارات الأهرى، من ذلك: الأقسقة، والخفة الزجاجية وما إليها، وهذه بمعظمها المعدنية، والأنفة الزجاجية وما إليها، وهذه بمعظمها المعدنية، والأنفة أو الحيوانية، والرمل، والطين، أو الفلزات الشباعية إلى أعمال فيئة جليلة تتعيز بالأنوان اللزاحية والمصماميم المعدنية، ما يكن من أمر، فإن الكثير من كلا كثير هذه الأعسال وضعة ورصافة، كانت في ضهاية للمعانية قطعاً ذات في ضهاية المطافقة المطافقة المحدة الاستعمال في الاستعمال في الاستعمال في الاستعمال في

كثيراً منا تسميع أن الإسلام يُنحرُم تصويير الأشخاص في فنونه، لكن الحقيقة ليست كذلك تماماً يتبغى القول بالأحرى إن الإسلام لا يُحدُد التصوير في

الموضوعات والسياقات الدينية كافة: والسبب يعود 
رما إلى العشدة إناما من الفرق عني الوثنية التي ألفت 
إلما لينانات الأخرى في باكر الأرشدة. أما في العشدي المستبد 
إلى الإسبيط في الوضعيات القصصوصية أن 
البلاطية، فقد رأينا تقليداً حياً من الفن التصويري 
يضو ويزده في وحسينا شاعداً على ذلك، حيران القصود 
التي كثيراً ما كانت تزدان بالعشاعد المقضمة صراة 
للتصويرية لتي أساحها التزيين بالأمكال البنوسية 
من سواها. وإذا كان قن تصوير الأشخاص مجمع 
مريه، فنا غير ذي مسهمة دينية تعريفاً في ديار 
الإسلام، فإن العكس لهي بالقصورية صحيها، ذلك أن 
الفن غير التصويري كان جد ملأتم وحمل المتراع كبير 
الإسلام، فإن العكس لهي بالقصورية صحيها، ذلك أن 
الفن غير التصويري كان جد ملأتم وحمل المتراع كبير 
المناخة في ذلك المتراع كبيرة 
الفن غير التصويري كان جد ملأتم وحمل المتراع كبيرة 
الفن غير التصويري كان جد ملأتم وحمل المتراع كبيرة 
على كالسياتات والوضعيات، علمانية كانت أم دينية.

كانت الأقمشة بمثابة الدعامة الأساسية للحياة الاقتصادية في القرون الوسطى الإسلامية. فكانت تُصنع من الصوف، والكتّان، والحرير، والقطن؛ وتتراوح تشكيلتها من الأثواب الرقيقة كالأورغندي والموصلين (الأول مشتق اسمه من مدينة أورغنش في أسيا الوسطى، والثاني من مدينة الموصل في العراق)، إلى البطانيات المتينة واللباد والأقمشة التي يصنع منها البدو الرُّحل خيمهم. ولم تكن الأقمشة تُستخدم لإكساء الأفراد فحسب، بل كانت تدخل في صلب تحديد الفضاءات وتأثيثها في تلك البلاد الجافة الفقيرة بالأخشاب، حيث يجلس الناس عادة على السجاجيد ويتكثون على الوسائد. كانت الأقمشة في مُجملها من المنُّنف العادي، غير المزخرف؛ لكن السادة الموسرين، من الخلفاء نن لا إلى التحان كانوا يشتهون الأقمشة الغربية، ذات الألوان الزاهية والنقشات المتقنة. ولذلك كان يُصار إلى اضفاء البهجة على الغيوط الخام بواسطة الأصباغ الفرحة المصنوعة من مواد شتي، التي كانوا هم أنفسهم يتاجرون بها على نطاق واسع. لقد استطاع الحرفيون والصناع المهرة أن يستنبطوا مجموعة مؤهلة من التقنيات، تبدأ بالتطرين والتسحيف (الكنفا) وتنتهى بالحياكة على النُّول والتلوين بالأصباغ، وكل ذلك من أجل أن تأتى أقمشتهم غايةً في الجمال

وتبجيل الكلمة في الإسلام يعني أن تكون الكتب والكتابة موضع تقدير بالغ في كل مكان. وقد أدّى

تعلُّم تقنية صُنح الورق من بلاد آسيا الوسطى في القرن الثامن، إلى حدوث طفرة هائلة في تأليف الكُتِي، والتدريس بالكتب، وإنتاج الكتب، ناهيك عن الفنون المصاحبة لها والمقترنة بهاء كالخط والزذرفة والتذهيب والتحليدر وأغيرأ التزيين ببالرسوم ولعل أقخر المخطوطات وأتقنها، هي تلك النُّسخ من القرآن التي كانت تُرقن في البداية على الرقِّ، والحقاً على الورق. وهي تحفل في الغالب بزخرفة غير تصويرية ولا تدخلها الرسوم مطلقاً. لكن الكتب التي تتخللها تصاوير، ولا سيما تلك المُصنَفة في خانة الأدب الملحميُ أو الشعر الغنائي الفارسي، فقد باتت من الصنف الرائج في عالم الثقافة الإيرانية، وذلك بدءاً بالقرن الرابع عشرحين أقام الحكام الناطقين بالفارسية في إيران وتركيا والهند محترفات لهذه الغاية وأنتجوا فيها بعضاً من أعظم وأروع الكُتب التي عرفها العالم على الاطلاق

وثمة العديد من الفنون الأخرى المقترنة بديار الإسلام كنانت تشوسل الشار لشكويل المعنادن المستخرجة من الأرض. فقد ورث المسلمون تقاليد صناعة الفخّار الموغلة في القدم عن الشرق الأدني، لكنهم أضافوا إليها وطوروها من خلال استنباطهم قوالب خزفية جديدة، وتقنيات الصقل والتزجيج، وتشكيلة غنية من الأشكال الزخرفية. وقد اجتمعت بعضٌ من هذه المقومات المميَّزة، كالرسم بالطلاء الفوقى اللمَّاع المبتكر في عراق القرن التاسع، والعجينة الصلصالية المكتشفة في مصر وإيران القرن الثاني عش، والرسم بالطلاء التحتى المطور في إيران القرنُ الثاني عشر أيضاً، لتنقجر نشاطاً خزفياً خلاَقاً منقطع النظير في بريطانيا حتى القرن الثامن عشر. صحيح أن غالبية المصنوعات كانت عبارة عن آنهة فذارية غير مطلية، معدَّة لتذرين ونقل المياه والأطعمة من يوم ليوم، إلاّ أن الإقبال الشديد على اقتناء وتقليد الأطباق، والزبديات، والأباريق، والزجاجات، والأكواز الفاخرة المصنوعة في الأقطار الإسلامية، شكل ظاهرة مثيرة بكل معنى الكلمة من الصين إلى إسبانيا. أما صناعة الزجاج بطريقة النفخ، وهي تقنية ابتُدعت في سورية قبل العصر الإسلامي، فبقيت خاصية ينفرد بها المشرق دون غيره. فكان صتاع الزجاج والزجاجون ينتجون المصابيح المذهبة والمطلية بالمينا بالآلاف كي تضاء بها المساجد والمدارس التي رُفعت لنشر كلمة الله.

يُقال إن النبي محمد قد نهى عن استعمال الأنية

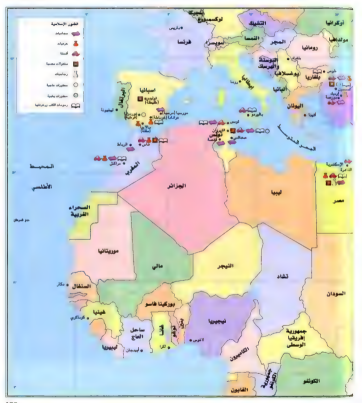
الذهبية والغضية، لذا عمد الحرفيون المسلمون إلى صُنع الأدوات والأوعية اللازمة للاستعمال اليومي من خلائط التحاس، كالتحاس الأصفر والبرونز، وبلغوا شاواً بعيداً في هذا المضمان وكان الكثير من هذه

وبالمثل، يمكن تلمّس المؤثرات الأوروبية في تصوير الشخصيات من خلال هذا الرسم للسلطان سليم الثالث



الصينيات، والأحواض، والزينيات، والدلاء والأكواز والمباغر، والمصابيع، والشعدانات وما إلهاء أرضع بالمعدان الثمينة لجمل أسطحها لكل إشراقاً مرماً أنهج للمين والمشقولات المعدنية المعدة للأغراض الدينية ما كانت تعتلف كليزاً عن تلك المستعلة تمي الشائل إلاً من حيث رغونتها، التي كانت أقرب إلى الشائل الأمن الملية والهندسية والنباتية منها إلى الرغونة التصويرية





# أبرز المواقع المعمارية الإسلامية

حلية معمارية من النقش النافر، موجودة في قصر بناه المأمون، أقرى ملوك الطوائف، في طليطلة



إن وجود المسلمين في آية بقعة من العالم إنسا يُستدلُ عليه بمبان من أنماط مميّزة، يأتي في طليعتها المسجد الجامع، أو مسجد الجمعة. وإذا كان من الجائز أن يتخذ

المسجد أي شكل كان، تبعاً للمواد المتوافرة مطيأ وتقاليد البناء المتعارف عليها، فإن المبنى يجب أن يكون دائماً مواجهاً للقبلة، أي في اتجاه الكعبة، ورحباً بما فيه الكفاية لاستيعاب المؤمنين. تُشيد المساجد، على العموم، من الطوب أو الحجارة، وتُسقف عادة بالعقود أو القهاب. فلطالما كان الخشب نادراً، وبالتالي غالياً جداً، كي يستعمل في التسقيف في المناطق الجافة إلى حد بعيد، وإن كان قد استُعمل على نطاق واسع في المناطق كثيفة الأحراش كبلاد الأناضول وجنوب شرقي آسيا. وفي أماكن أخرى، النُصَرِت الأصناف الممتازة من الخشب خصيصاً لتأثيث المساجد، فكانت تصنع منها المنابر ومناضد القراءة، التي غالباً ما تكون مطعّمة بأخشاب أخرى، بالعاج أو بعرق اللؤلؤ كانت المساجد تُزيُّن على نحر متقن بواسطة البلاط اللماع والشقوش المجصّصة، وتُكسي أرضيتها بالسجاد المزأبر أو العادي. وقطم السجاد المستعملة في المساجد هي من النوع الموشي بتصاميم نباتية، هندسية وكتابية. ذلك أن تصوير الأشخاص كان مستبعداً من السياقات الدينية، ولا تجده إلا في الأماكن والوضعيات غير الدينية. عملياً، كل المساجد لها ممحراب» في الجدار لاستنقبيال

القبلة، والعديد منها تعلوها منذنة أن أكثر يُرفع منها الأذان لإقامة الصلاة. ولمنا كانت المساجد في الجملة

تَّبِشَى مِنْ أَفَضَل المراد المتوافرة طُراً، ويُسهر على صيانتها بانتظام عبر القرون، فهي عادةً ما تكون في طليعة العمارات المُحافظ عليها في أية بقعة من البقاع.

ينزع الحكَّاء، في أغلب الأحوال، إلى بناء قصور منيفة وياذخة لأنفسهم، يرمزون بها إلى ما ينعمون به من جاه وسلطة. إلا أن هذه القصور لم يكتب لها البقاء مثلما كتب للمساحد لأن تصميمها وإنشاءها كانا يتسمان بقدر أكبر من التحريبية. أضف إلى ذلك أن الوارثين كثيراً ما يعزفون عن صيانة الإنجازات الباهرة لخصومهم. لقد تركزت التنقيبات الأثرية في الديار الإسلامية على القصور المهجورة أو المهملة، مثل خرية المفجر، المنتجع الأموى بالقرب من أريدا: وسامراء، العاصمة العبّاسية في القرن التاسع في العراق. قلَّة من القصور الإسلامية فقط قُيْض لها أن تيقى على وجه الأرض، نذكر منها: «قصر الحمراء» في غرناطة، و«توپكايي سراي» في استنبول، و«الحصن الأحس، في دلهن. إنَّ القصور الإسلامية عادةً ما تكون مزوقة ومبهرجة، لكنها مبنية بطريقة رديلة، تُعطى فيها الأولوية للمظهر والإبراز على الشكل والإنشاء. وخلافاً لما هي الحال في قصر فرساي أو الأرميتاج، تأخذ القصور الإسلامية بصورة نعطية شكل مبان مكحقة بها أجنحة صغيرة متحلقة حول أفنية داخلية وحدائق غنَّاء.

رتيجة الدي وزيته أضرحة تشكارية تقام فوق فهور الموتبة إلا أن بناء الأضرعة أضمن مع نشاء السوتم. إلا أن بناء الأضرعة أضمن مع نشاء لا يعار الإسلام. وتبسأ لرعامة المصوره، فضلاً عن فيور الأعواء التقاوي والمسالة عن مطالة عن فيور الأعواء التوافيق إلى حفظ تكراهم في عالم يلف المميوض، إن معظم الأضرحة كتناية عن مهارم يقيبة، وهي إما مويمة أضرحة الأولياء البسيطة في شمال إفريقها إلى صرح الشكل أو ملمية الإلياء البسيطة في شمال إفريقها إلى صرح منها مأول منها مأول المهيب في المائد والكثير منها مأول المحالة إلى صرح المحالة والمناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة كل

بالرغم مما يُقال من أن النبي محمد قد استاء

تتسع للزوّار المنتظرين أو للقيام ببعض الشدمات العامة المتراوحة بين تدريس القران وإعداد الطعام للفقراء. وبهذه الطريقة، كان يتسنّى للسادة استخدام مرسّسة خيرية ما لتسويغ إقامة ضريح.

يُدفن المسلمون في التراب مباشرة، ملغوفين بكفن أبيض بسيط ليس إلاً. وهكذا فإن أدوات الدفن التي عادة ما يُحرِّل عليها علماء الآثار نفهم التقاليد الثقافية الأخرى، لا وجود لها في ديار الإسلام. غير أن

كتائس أوروبية، واستُخدم بعضها للف عظام القديسين المسيحيين

إن المكتشفات الأثرية لتشهد على مدى اتساع شبكة الطُّرق التجارية التي كانت تتقاطع في ديار الإسلام طولا وعرضا، رابطة الصين والهند وفرنيقها الاستوائية بأورويا، وبفضل تدجين الجمل قبل ظهور الإسلام، صارت التجارة تتم في معظمها بطريق البن مع إنشاء كانات يبعد الواحد منها عن الأخر مسافة

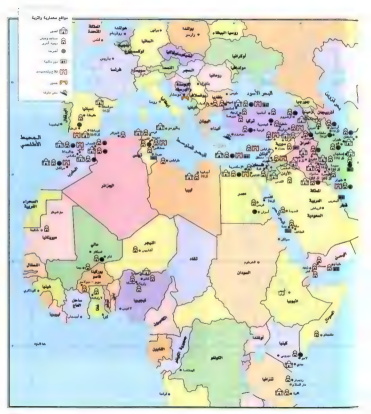
ات يبعد الواحد منها عن الآخر مسافة فناء داخلي لدان قانصوه الغوري في القامرة



البغاف النسبي الذي يميز القسم الأكبر من مناطق 15 ميلا العالم الإسلام، ساعد وجزء العالم الإسلام، ساعد وجزء على معنظ المواد العضوية المهنة التي لولاه لكانت غطوطاً المصطنف في التزايد وأهم هذه العواد، الأقصة التي الزياح! كانت تلعب دورا محروياً في الاقتصاد الإسلامي في المحرز العلى وغير جذابة بالعرة عتى إنتها نادراً ما تعرض في العائدة وغير المحادث من الشخاصة. ومن العائدة من بلاد المصلمين، والكثير منها مادراً ما تعرض من الأقصاء من بلاد المصلمين، والكثير منها مزركش من نالاً على المرتبطالات وتربركات عربية، كانت قد خفاف في الإعادة

16 ميلاً لإيواء المسافرين دوبايهم وكذلك بضمائعهم وجزءً من التجارة كان يتم بطريق البحد فيصلا علمونا المحلسط اليونسط أن يتقتم مجاري الرياح الموسمية حول المحيط الهندي. وقد أتاح التقدم المحيز مؤجراً في مجال التنقيب الأثري تحت سطح المحدر استكشاف مواقع السأن المفارقة ، كثلاث الصفيحة المتدنج إلى القرن العادي عشر الثين تم المغرو عليها بها مرجى ليماني قبلة الشواطيء التركية، وكانت الغلة من ذلك الموقع كمية ضعمة من كسارة الزجاج المعدة بالمعدة المعدة المعدون المعدون المعدون المعدة المعدة المعدون على المعدون المعدون





# توزُّع المسلمين هُدِ الصّالم (عام 2000)

متالك ما يُغارب الطيار ومتني ألف مسلم في العالم اليوم، أي ما يُناهز خُس تعداد البشرية. والغالبية النظفي منهم يقيمون في الحزام الأوسط من المناطق المعتقد من الدرنيسيا طرق إلى ساحل شمال إفريقيا على الأطلسي غرباً. وعلى ضوء تحدد الإسلام التاريخي نحو الأقاليم الاستوائية في جذرب وجنوب شرقي إلى، حيث طريقة الزراعة الكتليفية نسمع بدرجة تركز



سُكَانية عالية، فإن البلد المسلم الأكبر حجماً من حيث عدد السكان (182 مليوناً) هو إندونيسيا. وهذا البلد بعيدٌ جداً عن المنبت أو الرُجم الذي ولد فيه الإسلام: أعنى جنوب غربي آسيا. أما البلد الثاني من حيث

الحجم السكاني، فهو باكستان التي تعد 144 طهون 
مهورنا)، وبغفلانش (114 طهورنا)، وبغفلانش (114 
مهورنا)، ومنحوريا (16 ملهونا)، وتيجيريا (16 ملهونا). 
تما بين البلدان الإسلامية الستة الأولى التي تضم 
كثار من نصف عدد مسلمي العالم، وحدما مصر تنطق 
بالعربية، وأضحت جزءً من العالم الإسلامي في زمن 
المستقدان ويشأة الإسلام، وفي واحد من هذه البلدان 
المنتقدان ويشأة الإسلام، والقية. مصحح أنها 
أقلية ضخمة، لكنها لا تزال قابلة للعطب، من الوجهة 
أيصر النور في مجرى الفتوحات الإسلام، القديمة، للد 
بل وتخطأه الإسلام ،القتي» في المتاطنة قد لحق به 
بل وتخطأه الإسلام ،القتي» في المتاطنة الاستوائية 
بل وتخطأه الإسلام ،القتية، قد لحق به 
بل وتخطأه الإسلام ،القتية، قد لحق به 
بل وتخطأه الإسلام الله المتاطنة الاستوائية 
بل وتخطأه الإسلام القاتية المتوانية 
بالمتحافة الإسلام القاتى الاستوائية 
بالمتحافة الإسلام القاتى الاستوائية 
بالمتاطنة الاستوائية 
بالمتاطنة الاستوائية 
بالمتاطنة الاستوائية 
بالمتاطنة الاستوائية 
بالمتاطنة الاستوائية 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة الاستوائية 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة الاستوائية 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالمتاطنة بالمتاطنة بالمتاطنة 
بالم

ومن الناحية الطائفية والمذهبية، فإن حوالي 85 بالمئة من مسلمي العالم ينتمون إلى الثيار الرئيسي للدين الإسلامي، أعنى المذهب السُّنِّي؛ وهم يندرجون من حيث العرف وإن ليس دائماً بالممارسة إلى أحد المذاهب السُّنيَّة الأربعة: المذهب الصنفي، وكان المذهب الرسمي للأميراطورية العثمانية، ويسود في الممتلكات العثمانية السابقة، بما فيها بالاد الأناضول والبلقان، وكذلك في بالاد ما وراء القوقاز وأفغانستان، وباكستان، والهند، وجمهوريات آسيا الوسطى والصين: والمذهب المالكي، الذي يطفي في المفرب وبلدان غرب إفريقيا؛ والمذهب الشافعي، الذي يُعمل به في مصر وفلسطين والأردن، ومناطق اليمن الساحلية، وبين قطاعات من مسلمي كل من باكستان والهند وإندونيسيا: وأخيراً، المذهب الحنجلي، وهو المذهب السارى في المملكة العربية السعودية. على أية حال، لقد تعايشت مذاهب فقهية مختلفة زمناً طويلاً في بعض المناطق، وثمة قدر كبير من التداخل والتشابك فيما بينها في بلدان كمصر، حيث سمحت الحداثة الفقهية ب«تلفيق» أحكام شرعية من شتَّى المذاهب.

يُمثل المسلمون من غير السُّنَة حوالي 15 بالمنة من مجموع المسلمين في العالم. فالخوارج الذين انشقوا عن الجسم الرئيسي للإسلام في عام 680، مُمثَّلُون من خلال نسخة معدّلة عنهم تُعرف بـ«الإباضية» في

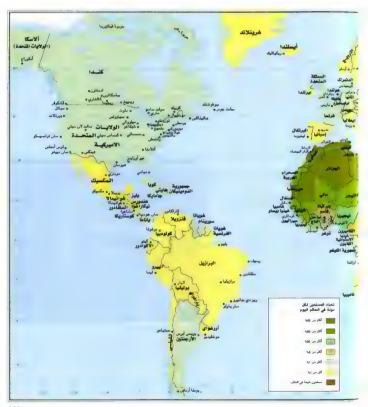
عُمان، ورُنجيان وثاهرت في الداخل الحرائري. أما الشيعة، فيتركزون في إيران، وجنوب العراق، والكويت، والبحرين، بالإضافة إلى أقلِّيات ليست بالصغيرة منهم في كل من أفغانستان (3,8 ملايين أو 15 بالمئة من السكَّانُ)، الهند (30 مليوناً أو 3 بالمئة)، لبنان (1.2 مليون أو 34 بالمنة)، باكستان (28 مليوناً أو 20 بالمئة)، سورية (مليونان أو 12 بالمئة)، تركيا (3 ملايين أو 20 بالمئة)، الإمارات العربية المتحدة (حوالي نصف مليون أو 16 بالمئة)، واليمن (7 ملايين أو 40 بالمئة). والسواد الأعظم من الشيعة - حوالي 85 بالمئة - ينتمون إلى الشيعة الإمامية أو الاثنى عشرية. ومعظم الشيعة الإمامية يتقيدون بواحد أو بآخر من كبار الزعماء الدينيين، أو «أيات الله العظمي»، الذين يُعرفون بـ «المراجع» (مراجع التقليد أو الاجتهاد)، ويتُغذون صفة المفسّرين المؤهلين للشرع الإسلامي. والطائفتان الشيعيتان الأخريان هما: الزيدية في اليمن، والإسماعيلية أو الشيعة السبعية مُعثَلَة بمذهبين ما برحا قائمين إلى يومنا هذا ويعود هذان المذهبان في منشئهما إلى الخلافة الفاطمية: المستعلية، ويُعرف أتباعها في جنوب آسيا وشرق إفريقيا بـ البهرة »، وهم يتبعون الداعى المطلق للإسام/الخليفة الفاطمي المستعلى بالله (ت 1101)؛ والنزارية، ويتبع أصحابها زعيمهم الروحي: الأغا هان، وهو نبيل من ذرية فارسية تتحدّر من محمد بن إسماعيل الذي يُعتبر بمثابة إمامهم الحيّ. وقد عاش الغزاريون ضمن جاليات صغيرة في سورية وإيران وآسيا الداخلية وشمال غربى الهند إلى حين هجرتهم إلى إفريقيا والغرب ابتداءً من القرن التاسم عش

إن العديد من المسلمين الملتزمين سواه أكانوا من المسلمين الملتزمين سواه أكانوا من المسلمين الملتزمين سواه أكانوا من المسلمين أنفة الذي لكن المكالمين المجامل أنه في العديد من الطبيع الإسلامي، ولا سهما المقانيين المسلملةة عن الشيع المسلمين على المبتراف

استقلالية رجال الدين الذين طالما المتكروا تأويل ونشر وتطبيق أسكام الشريعة في الماضي، وفي الوقت عينة، أصاب الوض سلطتهم الدينية، القائمة على الحق المصري في التصليم الذائوي وانتشار معرفة القراءة الترسم في التصليم الذائوي وانتشار معرفة القراءة والكتابة، فالعديد من الحركات الإسلامية يقودها ويدعمها أثنائي تلقوا تعلما تقنيا حديثاً، ومصلوا تطهيم الديني رأساً من التصوص الأولية أو القائدية، وهي القرآن والعديد وكتابات المفكرين والفقها وهي القرآن والعديد وكتابات المفكرين والفقها

رفع الأذان لدعوة المؤمنين إلى المسلاة عبورة يتردد صداه عبو العالم الإسلامي البالغ التدوع قد بتيادر إلى الذهن للوهلة الأولى أن الاتماء نحو ما يُمكن تسميته بعلمنة السلطة الدينية في الإسلام أو جعلها ديمقراطية، قد يُفضى إلى صيغ أكثر تشدداً وسلفيةً، كتلك التي تروَّج لها منظمات من قبيل «رابطة العالم الإسلامي، التي مقرَّها في المملكة العربية السعودية. غير أنه بالرغم من كل هجمات الإصلاحيين وما يجوز وسمها عدالأميريالية البينية، المنبثقة من مناطق إنتاج النفط، الغنية مالياً إنما الممافظة ثقافياً، فقد أثبتت تقاليد الصوفية المتسريلة بالغيبيات أنها على درجة عالية من الرجوعية والقدرة على التكيُّف. فقى إفريقيا جنوبي الصحراء الكبرى، وفي العديد من مناطق أسياء ومنها الجمهوريات السوفييتية السابقة، نجد صيفاً من الإسلام طلم بها زعماء كاريزميون تمرُّسوا في مجالات تهذيب النفس والتحكُّم بالغرائز والأهبواء (وهبي مجالات تُبكمُل وإنَّ كبانت لا تحلُّ بالضرورة محل الفرائض الدينية المعتادة من صلاة وصيام وزكاة وحج)، لا تني تُسجُّل تقدماً وتبني على مأثورات جرى تناقلها زمنأ طويلأ إما بالتواثر الشفهى أو من خلال العلاقات الشخصية. إن التنوُّع الشديد الذي يسم المعتقدات والعبادات الإسلامية، كما هي ثاوية أو «مجندة» في التصوص، ما هو إلا وجه من معجميتها الرمزية الغنية وذخيرتها الوافرة من المعانى. وإذ تأخذ الأشكال العتيقة من السلطة الدينية طريقها إلى الانحلال ويتكشف عجزها أكثر فأكثر عن مواجهة تحديات الحداثة، تخرج إلى حير الوجود أشكال بدبلة من السلطة الروحية والقوى الاحتماعية سواه بسواء





#### السنما الاسلامية

رملت مستاعة السينما المجتمعات الإسلامية بعد زمن 
وجيرة من ظهورها في الغوب، وقد عرضت في باديء 
وجيرة من ظهورها في الغوب، وقد عرضت في باديء 
بضمة أشهر على الظهور الأول للسينما في أوروبا عام 
1896 مثل كانت أفلام الأخوين لوميود تعرض على 
الشاشات في المسالم العربي ليحبصوور من التشبة في 
غالبيت، ففي عصور على سبيال المثال، كانت العروض 
السينمائية، قضي عصور على سيال المثال، كانت العروض 
السينمائية، وفي المضور والمل القصر الملكي هفاب 
بالإسكندرية، وفي المضورة كانت تكم في بلاط السلطان، 
أي في قصر عليز بإستندول، وفي عام 1900 سافر 
العامل الإيران منظور الدين شاه إلى فرنسا كصيصا 
العامل الإيران منظور الدين شاه إلى فرنسا كصيصا 
العامل الإيران منظور الدين شاه إلى فرنسا كصيصا 
العامل الإيران ساخير الدين شاه إلى فرنسا كصيصا 
العامل الإيران ساخير الدين شاه إلى فرنسا كصيصا 
العدام السينما ترغرافياه والماؤور المسروي



وفي السنة عينها، صوّر ميرزا إبراهيم كان، مصوّر الملك الخاص، فيلمه «حفل الأزهار» في بلجيكا، مُخرجاً بذلك أول فيلم إيران في تاريخ السينما

سرب يساور المساعة المحلة في تلك الأقطار أبصرت صناعة السينما المحلة في تلك الأقطار النور بفضل جهود الأجانب أو أفراد من الأقليات فيها. ونسوق مثالا على ذلك، سيقموند وينبرغ، الروماني من أصل يولندي، الذي شرع يعرض الأفلام على الجمهور

العام في حانة لاحتساء البيرة في صينان غلاطة بإستنبول، وفي إيران، بدأ أوضائس أوغانيان، الإيراني من أصل آرمش، بيناء دُرو السينما للعموم في عام 1906، وأنشأ أول مدرسة لتعليم السينما في عام 1929، وأنتج أول فيلم دوائي إيراني في عام 1930.

كانت معظم أنحاء الرفيقيا رأسيا غرضة للتصوير السينمائي كجرو من التجرية الاستعمارية التي كانت مستارة خلفية مثيرة للأفلام العربي، بدرجة كبيرة ستارة خلفية مثيرة للأفلام العربية, ومكذا فنن الجمهور العربي بعثمال الإنهائي، وإجنابات فلسطين المتماماً واسعاً بحكم كونها الأراضي المقدسة، وأسرب مصد فضول الناس لتاريخها الفابلر، وإذا كانت مصناعة السينما الاستعمارية قد أنتجت قرابة 200 فيلم عن خمال الجريقيا، قران ستة منها فقط شارك فيها مقالت، عدب

وأدى إدخال الصوت باللُّغات العامية إلى إعطاء إنتاج الأفلام المطية دفعة قوية. فالسينما المصرية، على سبيل المثال، اجتذبت المستثمرين والمشاهدين المحليين على السواء عندما أشركت موسيقيين ومغنين مصريين شعيبين من أمشال المطربة أم كلثوم في أفلامها. هذا ولم تكتف السينما المصرية بأن صارت قوة موجُّهة في البلدان العربية الأخرى، بل تركت كذلك بصماتها واضحة على الفن السينمائي في بلدان بعيدة جداً عنها كالأفلام الناطقة بالفارسية في إيران ما قبل الثورة الاسلامية. غير أن صناعة السينما الوطنية لم يتسنُّ لها أن تحرز تطوراً في معظم البلدان العربية الأخرى بسبب القيود المالية والضغوط الاستعمارية وأغلب هذه البلدان لم تعرف صناعة السينما إلا بعد نيلها الاستقلال (لبنان وسورية في الأربعينيات من القرن العشرين، وبلدان شمال إفريقيا في الخمسينيات ومطلع الستينيات من القرن نفسه).

إِنَا الطَّقِة الاستعمارية، كثيراً ما كانت الأفلام المسئورة إلى الأقطال العربية وسيلة من جملة الوسائل لخدمة أغراض قوى الاستعمار، حتى الإساباتيون لجاوا إلى استحدام مساعة السينما الإندونيسية الوليدة لدعم مجهودهم الحربي إِنَان الحتلاليم إندونيسيا في الفترة 1942-1968، وفي الحق عينه، أسهمت السينما في تقييس الله الوقت عينه، تقدير اللغة القرمة للحلاد، في العالم المالة .

العربي، اتخذ الارتتاج السينمائي منحى قومياً واشتراكها متعانفا بعد الرسقلال، حيد دابت كار من وامتراكها متعانفا بعد الاستقلال، حيد دابت كار من المراحد و الجزائر وتونيها القومية على الشاشة، وفي الإملاء من شأن فيلم «البقرة» الداريوش مورجوي، الفائز المسينمائية، وكذلك فيلم هوجوب الفائز السينمائية، وكذلك فيلم هوجوب الفائز المسينماتية، وكذلك فيلم 1969، بطائحة الإيرائية، التي راحد الأفلام الإيرائية بعدما تشال إطراة عالمياً متزايداً. وحوالي القنوة نائها، وبالتحديد عام 1969، بطائح عالمياً متزايداً. وحوالي القنوة نائها، وبالتحديد عام 1969، بطائح يقيا مام 1970، شكل غلير يمان غرباني الأمل، السائز في عام 1970، شكل غلير يمان غرباني الأمل، السائز في مام 1970، شكل غلير يمان غرباني الأمل، السائز في الميانية القبلة المتعانفات في المائحة المطافة في السينما الذركية ودش موحلة «الموجة الجديدة» في السينما الذركية ودش موحلة «الموجة الجديدة»

في البقترة 1978-1982، واجه السينماتيون في إيران مستقبلا غامضا نتيجة لعدم الاستقرار المالي وقلتة اهتمام الكومة بالسينما ذلال المرحلة الانتقالية، ناهيك عن أمور أخرى غيرهما. وفيما عدا بعض الاستثناءات القليلة، لم يُصر إلى إنتاج أية أفلام من النوعية الجيدة في تلك الفترة. قبل الثورة، كان علماء الدين في معظمهم يرفضون السينما أو يتجاهلونها. لكن الإسلاميين، بعد الثورة، أدركوا ما لها من قوة مؤثرة وقرروا وضعها تحت إشرافهم وتوحيههم وهكذاء صار تبئى السينما عند الغميتي بمثابة سلاح أيديولوجي يحارب به الثقافة الممالئة للغرب والإمبريالية لنظام حكم بهلوى. وفي عام 1989 (عام وفاة الغُميني)، ظهرت أفلام، ومنها فيلما «باشو» و«الغريب الصغير»، لتكسب السينما الإيرانية من جديد إعجاباً وتقديراً على نطاق العالم. والسينما الإيرانية بإفساحها المجال هكذا أمام خطاب لا يني ينمو ويتطور داخل المجتمع، إنما تكرّست أداة خطيرة الشأن في عملية الثغيير نفسها.

شهدت الشمانينيات من القرن العشرين بده انسحاب الدول العربية من مضمار (الإنتاج السينمائي، فقد وقعت صناعة السينما الجزائرية في الإفلاس، فيا ولجهاد التطورتها المصرية أزما قلقصادية خانقة. وجاء التلفزيون وإنتاج طرائط الفيديو بالجملة ليزيد من تدهور صناعة السينما في المنطقة كافة مكان أن توجيع الأفلام نمو الإنتاج المشترك مع الغرب؛ وهذه هي الحال في بلدان شمال إفريقيا وسروية، ولاسمام في لبنان، وعند بيانة الثمانينيات من القرن الماضي،

حصل عبوط مقاجىء في عدد الأفلام المنتجة في تركيا، إلاَّ أنه عاد وارتفع مجدِّداً مع نهاية ذلك العقد. تحرص معظم الدول في المنطقة على إحكام قيضتها على صناعة السينما لما لها، في عرفها، من أهمية فانقة كوسيلة تغيير وأداة احتجاج ففي تركيا، مثلاً، تعمل مثل هذه الرقابة الصارمة على مستويين: على مستوى السيناريو، وكذلك على مستوى الفيلم المنجن وثمة عملية مشابهة تحدث في إندونيسياء حيث تتم الرقابة قبل تصوير المشاهد وأثناء عملية التوليف. وفي السينما الإيرانية، لا تخرج الأفلام بنسختها النهائية إلى شاشات العرض إلا بعد أن تنال ترخيصاً رسمياً من الدولة. وفي حالات قليلة يكون هذا الترخيص مطلوباً حتى في مرحلة كتابة النص، وفي معظم الدول العربية، يتعين على المشاريع السينمائية أن تستحصل مسبقاً على إذن رسمى بالتصوير، وذلك قبل نيل التراخيص الأخرى من وزارة الإعلام أو سواها من السلطات الرقابية بغية ضمان جدارتها

وحرى بنا أن نذكر هنا «بوليوود»، أي صناعة السينما الهندية التي تتخذ من مومياي (بومباي) قاعدة لها، ليس فقط لأنها كانت موضع تقليد ومجاكاة واسعة في كثير من البادان الإسلامية، ولا سيما في عقودها الأُولِي، بل وبالنظر كذلك إلى الوجود المهمُّ للمسلمين فيها ككتبة سيناريو ومنتجين وموسيقيين وممثلين... الخ. وهذالك أيصاً صنف من الأفلام السينمائية الهندية يدعى «شاهنشاه» (ملك الملوك)، وهو يعود زمنياً إلى فيلم «بوكار» (1939) الذي تدور قصته حول الأمبراطور المغولي جيهانكير. إنه أول «فيلم اجتماعي إسلامي» جدير بالتنويه. ولنن استمرت شخصية هذا الأخير بالظهور في أفلام من الإنتاج الحديث، إلا أن المضور المسلم فيها أخذ يرتدي طابعاً أقلُ ملوكيةً، مركزاً في الأكثر على مشاكل الطبقة المتوسطة الإسلامية في شمال الهند... إلى أن اصمحل هذا الصنف السينمائي تدريجاً بعد سبعينيات القرن العشرين.

السينما (اقلّ من أربعين فيلماً ما بين طويل وقصير). عادت أشخاستان إلى مسرح السينما العالمية بقيلم: وأسامة في النام 2003، وهو من إنتاج أفغاني – ياباني – إيرانتين مشترك، ولكونة أول فيلم سينمائي أفغاني ما بعد طالبان، فقد عرض في مشتقف مهرجانات السينما العالمية بما فيها مهرجانا كان ولنش

نشير، في الختام، إلى أنه ويعد غياب ملحوظ عن عالم

السيدانية الإرائية سعورة مصليات تقد أسام عدسات مصليات المصورية عن مصليات المصورية عن المساورة عن المال المطال الاستخدامي لموجوات حالة المساور حالة المساور المستودية في الإن المرائية و 2000 من المساور المساورة المساورة

الصورة إلى اليمين: المغرجة

### استذدام الانترنت

قبل قدوم العصر الرقصي، كانت المسائل الإسلامية المثانية لقطائي أو المطرومة لل تُعالِي مِن كثير من الأسابية مشري العقيدة البنينة المثرية العقيدة من يكلو من المؤلفة المثانية المثانية والمثانية والمثانية والتطبيع القائمية بدور الكلاء الرئيسيين العالم والكتابة والتطبيع التانية والمؤلفة القرادة الإسلامي، أثن المجترف لوزن وأصفية مؤلاء الطعائمة في الاسلامي، أثن المجترفة لوزن وأصفية مؤلاء الطعائمة في المدولية بشمهيا ما المؤلفة المعلومات الدولية بالاجتهاء، استثناماً إلى مصدون أساميين مما القران انتصبه على المرجعية المعرفية حكل والحديث فيما مضافية حكل والحديث فيما مضى كانت الدرجمية المعرفية حكل على الشخصاء المؤلفة حكل المتعرفة من تسريحية المعرفية حكل على الشخصاء المؤلفة على المرجعية حكل التطور المُخطل ليسمب الهماط من نحت أقدام الهرمية التطور المُخطل ليسمب الهماط من نحت أقدام الهرمية التطور المُخطل ليسمب الهماط من نحت أقدام الهرمية القدام الهرمية التطور المُخطل ليسمب الهماط من نحت أقدام الهرمية التطور المُخطل ليسمب الهماط المناسبة المحدية المحدية المناسبة المناس

ان المسلمين المبحرين على الشبكة غير مضطرين بعد اليوم إلى استشارة المعاجم المفهرسة للقرآن أو مراجع الفقه الرزينة للتوصل إلى اجتهادات أو أحكام، بل حسبهم ببساطة أن ينفذوا إلى مواقع معيّنة على الشبكة، فيستعرضوا فيها بالمسم الإلكتروني الآيات القرآنية أو الأحاديث النبوية بمجرد النقر على كلمات مفتاحية بعينها. أو إذا شاؤوا، بإمكانهم إرسال أستلتهم بالبريد الإلكتروني إلى مثنات المواقع على الشبكة التى تقدم الإرشادات الاجتماعية والمسلكية والدينية، وفي بعض الحالات، التوجيهات السياسية أيضاً. والكثير من المواقع ذات التمويل الجيد في المملكة العربية السعودية أو دول الطليج، غالباً ما تكون أجويتها أميل إلى المجافظة، وقد لا تكون دائماً حسَّاسة لظروف السائل الاحتماعية أو الاقتصادية. لنأخذ الأحوية على أسئلة الشابات اللواتي يعشن في أميركا الشمالية بصدد ما ينبغى عمله بشأن المعاملة السيئة التي يلقينها من أبائهن، مثلاً. إنها قد لا تخرج عن تكرار التشديد على وجوب طاعة الأباء وواجبات الأبناء والبنات تجاههم، لا بل وتقدَّمها حتى على حقوقهم كمواطنين.

بالنسبة للشيعة الاثني عشرية، وهي التي يقوم رجال الدين فيها وليس النصوص مقبام المديّر الرئيسي للسلطة الدينية، تزمّن شبكة الإنترنت سهولة

الوصيل إلى أهكام مراجع التقليد الأحياء، من أمثال أية الله العظمى السيستاني المرجع الأكبر للشيعة في العراق فصفصات موقعه على الإنترنت تغطى مسائل وهموماً محماصرة، كيطاقات الانتصان، والتأمين، ومقوق الدلكية، وتشروية البخة، والتبرع بالأعضاء فسلا عن طلب المصرورة حول الواجهات والمترافض الدينية. وليعض المأرك المسوفية مواقع على الشيكة تمكن مبالتخصيل عن مصلوط النسب الروحية لمشايخها، ونصوص الأوراد والأنكار المستخدة في المنابخها، ونصوص الأوراد والأنكار المستخدة في



الصوفية تبقى مخلقة في وجه الدخلاء من غير المنتمين إليها، فإن الطُّرُق الأكثر تقليدية هي من يسهر على إدارة مواقع لها على الشبكة.

كذلك، الإسلام السياسي حاضر بقضة وقضيضه على الإسلام السياسية والوصول بسهولة وسرعة إلى محفوظ الأحزاب السياسية الإسلامية من موجودة هي الأخرى على الشبكة، وأن كان الوصول موجودة هي الأخرى على الشبكة، وأن كان الوصول ألى مواقع الجماعات المحظورة دونة قويد وتعقيدات في بعض السلالات من جانت أجهزة الرقابة المحكومية. وثمة جماعات للنساء السلمات تنشط في «القضات للنساء السلمات تنشط في «القضات تنشط في «القضات تنشط في «القضات المسلمات تنشط في «القضات في المسلمات تنشط في «القضات في القضاء النساء السلمات تنشط في «القضاة النساء السلمات تنشط في «القضاة المسلمات تنشط في «القضاة الذينة من القرم الذين المناسات الأمينة من القرم الذين القرم الذين القرم الذين القرم الذين ال

كان يُطيّقه نظام طالبان البائد في أفغانستان باسم تعاليم الاسلام «الحقّة».

رغم الانتشار السريع اغدمات الإنترنت في طول العالم الإسلامي وعرضه، تهقى النتائج البعيدة المدى لهذا الانتشال غامة ترعاً ما طون جهة، ثمة مطاب إسلامي عكوني، أشقاً بالبورز ويما ليجهارز حدود الانتقاليد والأعراف السطية، بما فيها تلك السائحة مطلة بعرسًات عريضة كالأومل القامرة. ومن جهة يعرض معالجة موضوح التنوع والمخالفة، طالما أن من معالجة موضوح التنوع والمخالفة، طالما أن الألفان والجماعات المخالفة قادرة على تعدي رأي التيار الرئيسي في تلك القفافات، حيث تكون التعديد التيار الرئيسي في تلك القفافات، حيث تكون التعديد التيار الرئيسي في تلك القفافات، حيث تكون التعديد



### جدول زمني بأهم الأدداث الإسلامية

| «اشتقاء» محمد المهدي، الإمام الثاني عشر للشيعة، أو        |           | محمد فی مکّة                                                                | 622-570     |
|-----------------------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| «الإمام المنتظر»                                          |           | محمد في المدينة                                                             | 632-622     |
| «العينة» الصغرى، أو الاحتجاب الذي يتمثل خلاله إمام        | 940-873   | خلافة أبي بكر الصُدِّيق. انتصار المسلمين في حروب الردة.                     | 634-632     |
| الشيعة الاثنى عشرية بأريعة وكلاء                          |           | توحد الجزيرة العربية.                                                       |             |
| وعاة أبي يزيد النسطامي، أول المتصوفة «السكاري».           | 874       | علاقة عمر بن المطاب. فتح معظم أراضي الهلال الخصيب.                          | 644-634     |
| تأسيس أول دولة فاطمية للإسماعيليين في إفريقية (تونس       | 909       | مصر والقسم الأكبر من بلاد فارس، التوسُّع باتجاء شمال                        |             |
| الحالية).                                                 |           | افريقيا                                                                     |             |
| إعدام العلاَج بتهمة الزندقة، و«الشهيد» بنظر المتصوفة      | 922       | بريب<br>خلافة عثمان بن عفان. تواصل الفتوحات شمالاً وشرقاً                   | 656-644     |
| المتأخرين.                                                |           | وغربا. جمم القرآن وتوحيد النصُ.                                             |             |
| الأمير الأموي عبد الرحمن الثالث ينشىء خلافة أموية في      | 961-929   | الفتنة الأولى إبان خلافة على بن أبي طالب.                                   | 661-656     |
| قرطبة بإسيانيا                                            |           | إخفاق العرب في الاستيلاء على القسطنطينية                                    | 712 868 660 |
| بداية «الغيبة» الكبرى، أو الاستثار الذي يفقد خلاله الشيعة | 940       | مقتل على إقامة الخلافة الأموية على يد معارية في                             | 661         |
| الاثنا عشرية الاتصال بإمامهم.                             |           | دمشق                                                                        | 001         |
| البويهيون الشيعة يستولون على بغداد ويجعلون الخليفة        | 945       | <br>الفتنة الثانية. توريث معاوية الحكم لابنه يزيد يثير تمرد                 | 680         |
| العبّاسي رهينة فعلية لديهم.                               |           | المسين بن على استشهاد المسين وأتباعه في كربالاء                             | 000         |
| الشلافة الفاطمية (الإسماعيلية) في مصر.                    | 1171-969  | بالعراق.                                                                    |             |
| معمود الغزنوي (من غزنة، افغانستان حالياً) يغزو شمال       | 1030-998  | بالعراق.<br>عهد الخليفة عبد الملك بن مروان، باني قبة الصخرة في              | 705-685     |
| الهند                                                     |           | عهد مسيف عبد مست بن عزوين، بدي مبه مستدره مي<br>القدس.                      | 700-000     |
| الأثراك السلاجقة، المنطلقون من أواسط إيران والزاحفون      | 1220-1037 | العدس.<br>الخوارج يسيطرون على معظم أرجاء الجزيرة العربية.                   | 691687      |
| غرباً، يعيدون العقيدة السُّنية التقليدية إلى قلب العالم   |           | العرب يتقدمون على معهم ارجاء الجريرة العربية.<br>العرب يتقدمون داخل إسبانها |             |
| الإسلامي.                                                 |           |                                                                             | 711         |
| المرابطون، الوافدون من إفريقيا جنوبي الصحراء الكبرى،      | 1167-1056 | العرب يفتحون بلاد ما وراء النهر (بُخارى وسعرقند)                            | 713-712     |
| يصدُون تقدم المسيحيين في إسبانيا.                         |           | موت الحسن البصري، المعلم الصوفي الأول                                       | 728         |
| السلاجقة يهزمون الروم (البيزنطيين) في معركة ملازكرد،      | 1071      | موقعة بواتييه. شارل مارتيل يُوقف تقدّم العرب داخل                           | 732         |
| فاتحين بذلك بر الأناضول أمام الاستيطان التركي             |           | فرنسا.                                                                      |             |
| الإسماعيليون النزاريون ينتفضون في وجه الخلفاء السُّنَّة.  | 1118-1090 | الفتنة الثالثة. السلالة الأموية تسقط على أيدي العباسيين                     | 750-744     |
| السلاجقة يتخذون من بغداد عاصمة لهم.                       | 1091      | (749) بسبب الضعف الذي نبالها من جراء الانشقاقات                             |             |
| الصليبيون يحتلُون أجِزاء من سورية وفلسطين.                | 1291-1096 | والمنازعات الداخلية                                                         |             |
| الصليبيون ينتزعون القدس من المسلمين.                      | 1099      | قيام الحكم الأمري في إسبانيا                                                | 756         |
| وفاة الغزالي (م 1058)، المتصوف والمتكلِّم السُّنِّي.      | 1111      | وفاة جعفر الصادق، سادس أثمة الشيعة. انقسام الشيعة                           | 765         |
| وفاة ابن تومرت، مؤسِّس السلالة الموحدية في إسبائيا        | 1130      | إلى إسماعيليين، واثني عشرية، وزيديين.                                       |             |
| صلاح الدين الآيوبي يطرد الصليبيين من القدس.               | 1187      | وماة أبي حنيفة (م 699)، مؤسِّس المذهب الحنفي في الفقه.                      | 767         |
| وفاة أبن رشد (م 1126)، الفيلسوف الأندلسي.                 | 1198      | عهد هارون الرشيد، الطليفة النموذجي لعصر الإسلام                             | 809-788     |
| قيام سلطنة دلهي في الهند                                  | 1287-1205 | الذهبيء                                                                     |             |
| غارات المغول في بلاد ما وراء النهر وشرق إيران تعيث        | 1231-1220 | وفاة مالك بن أنس (م 713)، مؤسّس المذهب المالكي.                             | 795         |
| دماراً وخراباً في المدن                                   |           | وفاة رابعة العدوية (البصرية)، المتصوفة والشاعرة                             | 801         |
| الموحدون يتخلُّون عن إسبانيا، وانحسار الوجود الإسلامي     | 1225      | خلافة المأمون. صعود المعتزلة (العقالانبين) والمدرسة                         | 833-813     |
| هناك ليقتصر على مملكة غرناطة الصغيرة (1232–1492)          |           | الاعتزالية في علم العقائد (أو علم الكلام).                                  |             |
| فقط                                                       |           | وفاة الشافعي (م 767)، مؤسِّس المذهب الشافعي في الشرع                        | 820         |
| موت جنگيزخان                                              | 1227      | الإسلامى                                                                    |             |
| وفاة ابن عربي (م 1165)، شيخ الثيوصوفية الإسلامية.         | 1240      | خلافة المتوكل، الذي انقلب على المعتزلة.                                     | 861-847     |
| سقوط قلعة ألموت، آخر معقل إسماعيلي جنوبي بحر              | 1256      | تفكك أوصال الدولة العباسية مع استقلال الولايات تباعاً                       | 94586       |
| قزوين                                                     |           | إلى أن فقدت سلطة الخلافة السيطرة تماماً على أراضيها                         |             |
| خراب مفداد على أيدي المعول                                | 1258      | وفاة النخاري (م 810)، المحدّث (جامع الآحاديث النبوية).                      | 870         |
| المماليك، خلفاء الأيوبيين في مصر، يهزمون المغول، الذين    | 1260      | وفاة مُسلم، الْمحدَّث.                                                      | 873         |

|           | لم يعرفوا طعم الانكسار حتى الآن، في معركة عين جالوت                                                         | 1848-1805   | محمد علي يُباش عملية التحديث في مصر                                                                    |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | يغلسطين                                                                                                     | 1817-1815   | ثورة الصرب على العثمانيين                                                                              |
| 1300 :    | بروخ السلالة العثمانية (العثمانلي) في بيثينيا، على حدود                                                     | 1818        | بريطانيا تصبح القوة صاحبة السلطة المطلقة في الهند.                                                     |
|           | بيزنطة في غربِ الأناضول.                                                                                    | 1820        | محمد علي يشرع في إخضاع السودان.                                                                        |
| 1326      | العثمانيون يحتلُون بورصة، أول عاصمة حقيقية لهم.                                                             | 1830-1821   | حرب الاستقلال اليونانية.                                                                               |
| 1362      | العثمانيون يحتلون أدريانويل (أدرنة حالبا) في البلقان.                                                       | 1830        | بده الاحتلال الفرنسي للجزائر.                                                                          |
| 1378      | صعود نجم تيمورلنك، التركي العامل في خدمة المغول في                                                          |             | إنشاء الشرطوم كموقع بريطاني - مصري متقدم في أعالم                                                      |
|           | بلاد ما وراه النهر، ليغزو القسم الأكبر من آسيا الوسطى                                                       |             | النيل                                                                                                  |
|           | والغربية                                                                                                    | 1848 - 1832 | القوى الأوروبية تسارع إلى نجدة الأميراطورية العثماني                                                   |
| 1389      | العثمانيون يهزمون الصرب في كوسوقو بأواسط صرييا،                                                             |             | في وجه اجتهاح محمد علي لأراضيها                                                                        |
|           | يدعم من الألبان والبلغار والبشناق والمجريين                                                                 | ز 1839–1861 |                                                                                                        |
| 1405      | موت تيمورلنك                                                                                                |             | الشرقية ،، ويُمهِّد السبيل لدمج الهند في صَلَب الأمبراطوري                                             |
| 1453      | محمد القاتح (ح 1451–1481) يستولي على القسطنطينية                                                            |             | البريطانية.                                                                                            |
|           | ويُخضع الأمبراطورية البيزنطية.                                                                              | 1859        | الروس يهزمون الإمام شامل في القوقان، ويُتبعون ذلا                                                      |
| 1498      | فاسكو داغاما يدور حول رأس الرجاء الصالح، منهها بذلك                                                         |             | بضم الشيشان وداغستان إلى ممتلكاتهم.                                                                    |
|           | احتكار المسلمين للتجارة في المحيط الهندي                                                                    | 1867        | تأسيس أكاديمية ديوياند في شمال الهند من قبل فئة مر                                                     |
| 1501      | صعود الدولة الصفوية في إيران الشيعة الاثنا عشرية                                                            |             | المصلحين الذين يتحاذرون الاتصال بالبريطانيين                                                           |
|           | تصبح العقيدة الرسمية للدولة.                                                                                | 1868        | اكتمال الضم الروسي لكازاخستان.                                                                         |
| 1517      | العثمانيون يفتحون مصر وسورية                                                                                |             | إمارة بخاري تصبح محمية روسية.                                                                          |
| 1526      | معركة بانيبوت (الهند) تتبح الأمير التيموري، بابر، أن                                                        | 1869        | افتتاح قناة السريس.                                                                                    |
|           | يرْسُس الأميراطورية المغولية (المغلية) في الهند.                                                            | 1875        | انهيار خزانة الدولة المصرية. السويس تباع للبريطانيين.                                                  |
|           | ومعركة موهاكس تجعل من الكاثوليك المجريين تابعين                                                             | 1876        | إعلان أول دستور عثماني بعد وقوع ثورة في القصر                                                          |
|           | للأمبراطورية العثمانية.                                                                                     | 1909-1876   | السلطان عبد الحميد يُعلق الدستور، ويُجري إصلاحات في                                                    |
| 1529      | العثمانيون يحاصرون فيينا                                                                                    |             | مجالات التعليم والنقل والاتصالات من خلال الحك                                                          |
| 1552      | موسكو تصم خانات قاران                                                                                       | 4004        | الاستبدادي                                                                                             |
| 1605-1556 | عهد الأمبراطور المغولي الثالث، أكبر، الذي رعى التقارب                                                       | 1881        | إعلان تونس محمية فرنسية.                                                                               |
|           | الثقافي والديني بين الهندوس والمسلمين.                                                                      | 1882        | احتلال بريطانيا لمصر                                                                                   |
| 1699-1682 | العثمانيون يكسرون المجر ويلغراد في الحرب مع النمسا                                                          | 1885        | مقتل الجنرال غوردون (الملقب بدالصيني») في الخرطو                                                       |
|           | ويولندا                                                                                                     |             | أثناء الثورة المهدية ضد العكم المصري المدعوم مر                                                        |
| 1716      | الصلح في باسروفيتز يُكرِّس ما فقده العثمانيون من                                                            | 1889        | بريطانيا                                                                                               |
|           | مناطق لصالح أل هايسبورغ.                                                                                    | 1009        | محمد عبده، تلميذ الأفغاني ومريده، يعود إلى مصر ويقرّ                                                   |
| 1739      | العاهل الإيراني تادر شاه يستبيح دلهي ويضع نهاية                                                             |             | التعاون مع البريطانيين.                                                                                |
| 479.00    | لسلطة المغول في الهند.                                                                                      |             | طلاب الأكاديمية العسكرية في استنبول، يُشكّلون أوا<br>تنظيم ثوري لـ «تركيا الفتاة» باسم «جمعية الاتما   |
| 1757      | الوهابيون ينتزعون الإحساء في شرق الجزيرة العربية                                                            |             |                                                                                                        |
|           | انتصار بريطانها في معركة بالأشي يفتح الهند أمام الترسُّع<br>"                                               | 1897        | والترقي».<br>وضاة السيد جمال الدين الأضغاني (م 1838)، العُصاب                                          |
|           | البريطاني.                                                                                                  | 1697        |                                                                                                        |
| 1762      | وفاة شاه وليَّ الله، المصلح الصوفي الهندي من الطريقة                                                        | 1898        | والداعية للوحدة الإسلامية الجامعة<br>الحركة المهدية في السودان تمنى بالهزيمة على يد قو                 |
| 4777      | السيرهندية                                                                                                  | 1090        | الحرجة المهدية في السودان تعنى بالهريمة عنى يد فو<br>إنجليزية – مصرية مشتركة بقيادة الجنرال كيتشنر في  |
| 1774      | معاهدة كوتشوك كينارجي. العثمانيون يفقدون شبه                                                                |             |                                                                                                        |
|           | جريرة الـقـرم عـقب هـزيمتـهم أمـام روسيـا. الاعتراف<br>بالقياصرة الروس حُماةً للمسيحيين الأرثوذكس في البلاد |             | موقعة أم درمان.<br>وفساة السير السنيَّد أحسمت خسان (م 1817)، الشخصي                                    |
|           |                                                                                                             |             | وساة الشير الشبيت المستعدد عدان (م ١٩٠١) المستعمدية الإصلاحية وألمتحدثية، ومؤسّس جامعة عُليكرة في الهذ |
| 477       | العثمانية                                                                                                   |             | الرصال هية والتحديثية، زموسس جاملة عليكرة في الهد<br>(1875)                                            |
| 1779      | قيام السلالة القاجارية في إيران.<br>الإصلاحات العثمانية الأولى على النهج الغربي في عهد.                     | 1905        | (1875)<br>وقاة محمد عبده (م 1849)، مؤسّس الحركة الإصلاحي                                               |
| 1807-1789 |                                                                                                             | 1303        | وقاة محمد عبدة (م 1009)، موسس العرجة الإمام حد<br>السلفية الحديثة                                      |
| 1798      | السلطان سليم الثالث                                                                                         | 1906        | انسلفية الحديدة<br>تأسيس «الرابطة الإسلامية» في الهند                                                  |
| 1798      | تابليون بوبادرت ينزل في بر مصر ويهزم المماليك في<br>مد كالأمرادات غنرته تراد اهتداماً بالثقافة الأمرودة     | 1908-1906   | ماسيس «الرابعة الإسلامية» في الهند<br>وقد ع ثورة دستورية في أبد أن                                     |
|           |                                                                                                             |             |                                                                                                        |

| 1908      | ثورة «ثركيا الفتاة»، تُجبر السلطان العثماني على إعادة               |           | ابن سعود يجتاح الحجاز، فيطرد الشريف حسين مر                              |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------|
| 1300      | العمل بالدستور والتثام البرلمان مجدداً.                             |           | الجزيرة العربية ويضع حجر الأساس لمملكة وهابي                             |
| 1909      | اعتماد جمهوريَنُ منفصلين للناخبين، أحدهما مسلم                      |           | مُحدثة.                                                                  |
| 1000      | والآخر هندوسي، في الهند.                                            | 1926      | تكبير الكيان اللبناني وفصله عن سورية تحت رعاية فرنس                      |
| 1913-1911 | إيطالها تنتزم طرابلس الغرب من العثمانيين.                           |           | وحمايتها.                                                                |
| 1912      | إعلان المغرب محميةً فرنسية.                                         | 1928      | حسن البُناء المدرُس المصرى، يربُسُس تنظيم «الإخوار                       |
| 1918~1914 | مزيمة الأميراطورية العثمانية في الحرب العالمية الأولى.              |           | المسلمين».                                                               |
|           | إعلان مصر رسمياً محميةً بريطانية.                                   | 1932      | العراق بنال استقلاله ويُقبل في عضوية عُصبة الأمم.                        |
| 1918-1916 | اندلاع الثورة العربية المدعومة من بريطانيا ضد الحُكم                | 1936      | الفلسطينيون يثورون على المكم البريطاني في فلسطير                         |
| 1010      | التركي بقيادة حسن، شريف مكة، وابنه الأمير فيصل،                     |           | وضد ازدياد الهجرة اليهودية من جراه وصول النازيين إلم                     |
|           | والكولونيل الإنجليزي ت. إ. لورانس.                                  |           | السلطة في ألمانيا.                                                       |
| 1917      | وعد بلغور يفتح الباب أمام الاستيطان المتزايد ليهود                  |           | محمد علي جناح يتولَّى قيادة «الرابطة الإسلامية»، مُنهم                   |
|           | أوروبا في فلسطين.                                                   |           | بذلك دعم المسلمين لحزب المؤتمر.                                          |
| 1920-1917 | الثورة الروسية والعرب الأهلية في روسيا تفضيان إلى                   |           | دستور سوفييتي جديد يُنظّم آسيا الوسطى في سم                              |
|           | وقوع نزاعات سوفيهتية - إسلامية في آسيا الوسطى.                      |           | جمهوريات اشتراكية سوفييتية (أوزبكستان، أدربيجار                          |
|           | المسلمون في كازاخستان وآذربيجان والقوقاز يناضلون                    |           | كازاخستان، تركماستان، طاجيكستان، قيرغيزيا                                |
|           | في سبيل الاستقلال الوطني.                                           |           | وثماني جمهوريات اشتراكية سوفييتية ذات حكم ذاتر                           |
|           | القوات الروسية تمليح بجمهورية تركستان المستقلّة (1918)              |           | (تاتارستان، باشكيريا، داغستان وغيرها من أقاليد                           |
|           | وتقسبب باندلاح الثورة البسماتشية                                    |           | القوقاز الواقعة تحت السيطرة الشيوعية).                                   |
|           | إدراج بُخارى وخيوة ضمن الجمهوريات السوفييتية.                       | 1938      | وشاة محمد إقبال، الشاعر/الفيلسوف، والأب الفعلي لدول                      |
|           | انتساب بعض «التجديديين» المسلمين البارزين إلى                       | 1947-1940 | باكستان.<br>الرابطة الإسلامية تتبنى فكرة فيام دولة إسلامية منفصاً        |
|           | عضوية الحزب الشيوعي.                                                | 1947-1940 |                                                                          |
| 1918      | مؤتمر سان ريمو. عُصبة الأمم تُكلُّف دولاً بالانتداب على             | 1941      | للمسلمين الهنود<br>البريطانيون يُخمدون تمرداً موالياً للمحور قام به ضباه |
|           | الولايات التي كانت ثابعة للسلطنة العثمانية، فتنتدب                  | 1041      | مبريهاديون يحدون نفريا عوانيا تتحوي ما يه هيا.<br>من الجيش العراقي.      |
|           | بريطانيا على فلسطين وشرقي الأردن والعراق، وفرنسا                    | 1942      | من مبيس معرضي.<br>البريطانيون يُجبرون الملك فاروق على استبدال رئيم       |
|           | على سورية ولبنان.                                                   | 10-12     | وزرائه الموالي للمحور بآخر أسهل انقياداً لهم وأكث                        |
|           | الفرنسيون يطردون الأمير فيصل بن العسين من دمشق،                     |           | تعاطفاً مع قضية الطفاء.                                                  |
|           | والإنجليز ينصبونه ملكأ علي العراق وأخوه الأصغر                      | 1943      | بدء حملة الإرهاب الصهيوني ضد البريطانيين في فلسطير                       |
|           | عبدالله بن الحسين، يُنصُّب ملكاً على شرقي الأردن. الزعيم            | 1945      | تأسيس جامعة الدول العربية                                                |
|           | المصري سعد زغلول يترأس الوفد المطالب باستقلال مصس                   | 1946      | الاعتراف باستقلال كل من شرقى الأردن، ولهنان، وسوريا                      |
|           | إبعاده عن البلاد يُشعل فتيل «قورة» وطنية                            |           | أعمال شغب واسعة النطاق تندلع بين الهندوس والمسلمير                       |
|           | إلغاء السيادة العثمانية على مصر، فيما تحتفظ بريطانيا                |           | في الهند                                                                 |
|           | بحق الإشراف على شؤون الدفاع والسياسة الشارجية                       | 1947      | استقلال الهند تكوين دولة باكستان من المناطق ذاه                          |
|           | والسودان وقناة السويس.                                              |           | الغالبية المسلمة فيما عدا كشمير.                                         |
| 1922-1919 | حرب الاستقلال التركية. مصطفي كمال (أتاتورك) يجِمع                   | 1948      | انتهاء الانتداب البريطاني على فلسطين. هزيمة نكراء تما                    |
|           | شمل القوى الوطنية التركية لإنزال الهزيمة بالغزاة                    |           | بالجيوش العربية إثر الإعلان عن قيام دولة إسرائيل نزو                     |
|           | اليونانيين، وصد عمليات الإنزال الأوروبية على بر                     |           | الفلسطينيين عن ديارهم يخلق مشكلة لاجئين خطيرة                            |
|           | الأناضول.                                                           |           | الأمير عبد الله، عاهل شرقي الأردن، يضم القدس الشرقي                      |
| 1923      | معاهدة لوزان تضمن وحدة وسلامة الأراضي التركية                       |           | (بما فيها البلدة القديمة) والضفة الغربية إلى دولته.                      |
| 1924      | آسيا الوسطى السوفييتية يعاد ترتيبها تحت أسماه                       |           | رئيس الوزراء الممسري، محملود الشقراشي، يتعرَّض                           |
|           | جمهوريات أوزبكستان، وتركمانستان، وكازاخستان،                        |           | للاغتيال.                                                                |
|           | وقيرغيزيا الاشتراكية.                                               | 1949      | اغتيال حسن البنّا على أيدي عملاء أجهزة الأمن رداً علم                    |
|           | إلغاء الغلافة العثمانية. المحاكم الشرعية التركية تُستبدل            | 1050      | مقتل النقراشي                                                            |
|           | بمحاكم مدنية.                                                       | 1952      | الإطاحة بالملكية في مصر بانقلاب قادة ضباط قوميور                         |
|           | حركة «خلافت» الهندية تنحو باللائمة على البريطانيين<br>الادم الماددة |           | عرب یتزعمهم جمال عبد الناصر ویحظون بدعم حرک                              |
|           | لإلغاء الخلافة.                                                     |           | الإخوان المسلمين.                                                        |

| وجود اللاجئين الفلسطينيين المقاتلين والعمليات                                                                        |           | عبد البَّاصر يرَّمم قناة السويس؛ خطوة استدعت تدخلاً                                                              | 1956 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| الانتقامية الإسرائيلية ضدهم.                                                                                         |           | عسكرياً من إنجلترا وفرنسا، في تواطؤ سري مع إسرائيل.                                                              |      |
| بدء الثفاوض بين مصر وإسرائيل.                                                                                        | 1977      | قلب النظام الملكي الموالي لبريطانيا في العراق، بانقلاب                                                           | 1958 |
| ضياء الحق، القائد العسكري الباكستاني، يغتصب السلطة                                                                   |           | دموي قادم الزعيم عبد الكريم قاسم.                                                                                |      |
| ويفرض الأحكام العُرفية. إعدام الرئيس السابق ذو الفقار                                                                |           | الإطاحة بعبد الكريم قاسم في انقلاب عسكري قام به                                                                  | 1963 |
| علي بوتوء وضياء الحق يشرع بتنفيذ برنامجه الخاص                                                                       |           | الضياط البعثيون بقيادة عبد السلام عارف.                                                                          |      |
| بأسلمة البلاد.                                                                                                       |           | تأسيس منظمة التحرير الفلسطينية.                                                                                  | 1965 |
| وفاة على شريعتي (م 1933)، المفكّر والفيلسوف الإسلامي،                                                                |           | إعدام سيد قطب، الكاتب والأيديولوجي ذي النزعة الكفاحية                                                            | 1966 |
| في مدينة ساوتمبتون ببريطانيا.                                                                                        |           | الجامعة في تنشظهم الإشوان المسلمين بمصر، مصرع                                                                    |      |
| استعمال الاضطرابات في إيران ضد ديكتاتورية الشاه                                                                      | 1979-1978 | الرئيس العراقي عبد السلام عارف في حادث طائرة                                                                     |      |
| محمد رضنا يهلوي.                                                                                                     |           | حرب الأيام السنة (في حزيران/يونيو) تنتهي بسيطرة                                                                  | 1967 |
| آية الله الغميني يعود من منشاه في أوروبا ليقيم                                                                       | 1979      | إسرائيل عسكرياً على شبه جزيرة سيناء بأكملها، والضفة                                                              |      |
| الجمهورية الإسلامية في إيران، أخذ 52 دبلوماسياً أميركياً                                                             |           | الغربية بما فيها البلدة القديمة من مدينة القدس،                                                                  |      |
| رهائن واستجازهم لمدة 444 يوماً. اتفاقية كامب ديفيد                                                                   |           | ومرتفعات الجولان السورية.                                                                                        |      |
| للسلام بهن مصر وإسرائيل تدشن العملية السلمية بين                                                                     |           | ياسر عرفات (أبو عمار)، قائد منظمة فتح، أكبر المنظمات                                                             |      |
| العرب والإسرائيليين                                                                                                  |           | الفدائية الفاسطينية، يُنتخب رئيساً لمنظمة التحرير                                                                |      |
| وهَاءَ أَبِو الأَعلِي المودودي (م 1909)، المفكِّر والمنظِّر الهندي                                                   |           | الفلسطيعية                                                                                                       |      |
| - الباكستاني، ومؤسس «جماعتي الإسلامي» (الجماعة                                                                       |           | سقوط الرئيس المراقي عبد الرحمن عارف (شقيق عبد                                                                    | 1968 |
| الإسلامية).                                                                                                          |           | السلام عارف وخلفه في الحُكم) على يد الفريق أحمد حسن                                                              |      |
| الرئيس الباكستاني، ضياء الحق، يشرع بتطبيق «الحدود»،                                                                  |           | البكر. لكن السلطة العقيقية في قبضة صنَّام حسين                                                                   |      |
| أي العقوبات المنصوص عليها في القرآن لصنوف معينة                                                                      |           | التكريتي.                                                                                                        |      |
| من السرقة والزنا وشرب الخمن                                                                                          |           | الإطاحة بالنظام الملكى للأسرة السنوسية الموالية                                                                  | 1969 |
| الغزو السوفييتي لأفغانستان، دعماً للنظام الشيوعي                                                                     |           | لبريطانيا في ليبيا، وذلك بانقلاب عسكري على النعط                                                                 |      |
| المعتلُّ. التدريب والتسليح الغربي للمجاهدين يخلق كادراً                                                              |           | الناصري، بقيادة العقيد معمر القذَّافي، البالغ من العمر 27                                                        |      |
| جيد الإعداد من المناضلين الإسلاميين.                                                                                 |           |                                                                                                                  |      |
| العرب الإيرانية - العراقية، الناجمة عن الاستفزازات                                                                   | 1988-1980 | تأسيس منظمة المؤتمر الإسلامي لتعزيز التضامن                                                                      |      |
| العراقية الإيران، تتحوّل إلى أطول نزاع دولي مستديم في                                                                |           | الإسلامي وتشجيع التعاون السياسي والاقتصادي                                                                       |      |
| القرن العشرين، مُوقِعة ما لا يقل عن نصف مليون ضحية                                                                   |           | والاجتماعي والثقافي بين البلدان الإسلامية                                                                        |      |
| على الجانب الإيراني فقط، فضالاً عن خراب اقتصادي هائل.                                                                |           | حافظ الأسد، قائد سلاح الجو السوري، ينتزع مقاليد السلطة                                                           | 1970 |
| متطرفون إسلاميون يغتنالون الرئيس المصري أنور                                                                         | 1981      | في سوريا على رأس حزب البعث.                                                                                      |      |
| السادات                                                                                                              |           | حرب أهـ لـ يـــة في الأردن بين الجيش الأردني والـ قــدائـيين                                                     |      |
| إسرائيل تجتاح لبنان وتطرد منظمة التحرير الفلسطينية                                                                   | 1982      | الفلسطينيين (ومن هنا منظمة «أيلول الأسود»).                                                                      |      |
| إلى تونس.                                                                                                            |           | أنور السادات يتبوأ رئاسة الجمهورية في مصر عقب وفاة                                                               |      |
| بداية الانتفاضة الفلسطينية. الجماهير الغفيرة تنتفض ضد                                                                | 1987      | جمال عبد الناصر.                                                                                                 |      |
| الاستلال الإسرائيلي؛ والأطفأل، رُمَّاة الحجارة، يشكُّلُون                                                            |           | بنغلادش، باكستان الشرقية سابقاً، تفوز باستقلالها                                                                 | 1972 |
| رأس المرية في تلك الانتفاضة.                                                                                         |           | بمعاونة الجيش الهندي.                                                                                            | 1072 |
| الشيخ أحمد يأسين، رئيس المركز الإسلامي في غزة وعضو                                                                   | 1988      | سعوت مبين مهدي.<br>حرب أوكتوبر/تشرين الأول (حرب رمضان/حرب يوم                                                    | 1973 |
| تنظيم الإخوان المسلمين الغلسطينيين، يؤسس «حركة                                                                       |           | كيور). مصر تقيم رأس جسر على الضفة الشرقية لقناة                                                                  | 1075 |
| المقاومة الإسلامية» (حماس).                                                                                          |           | السويس، في أول نجاح كبير تمرزه الجيوش العربية ضد                                                                 |      |
| آية الله الغميني، المرشد الديني لإيران، «يتجرع السم»                                                                 |           | اسويس، مي اور مچاح عبير معرره مجيوس معربيه سه<br>إسرائيل                                                         |      |
| ويقبل بوقف إطلاق النار مع العراق. مقتل الرئيس                                                                        |           | رسرامين<br>منظمة البلدان المصدرة للبترول [أوبك] التي تتزعمها إيران                                               |      |
| الباكستاني ضياء الحق في حادث طائرة مريب.                                                                             |           | منطب مبسان مسادره مبدرون رويما سي سرسه زياره<br>والمملكة العربية السعودية، تفرض زيادة قدرها أربعة                |      |
| اب عضاي صياح الطي على عنان سائرة طريب.<br>صدور «الآيات الشيطانية» للكاتب البريطاني المسلم سلمان                      |           | والممتحة الغربية السغودية، تعرض ريداده مدرما اربعة<br>أضعاف على أسعار النفط الخام، مما خلق لديها فالشا           |      |
| رشدی.                                                                                                                |           | اصبعاف على اسعار النفط الكام، الله على اللها التصاداتها<br>عائلاً من «البترودولار» للاستثمار في تصنيع اقتصاداتها |      |
| رسدي.<br>محمد محمود طه، زعيم الإخوان الجمهوريين والمُصلح ذو                                                          |           | مانالا من «البدرودولار» الاستعمار في نصنيع النصادانية<br>ولمسائدة الحركات الإسلامية في العالم؛ وأدى كذلك إلى     |      |
| الميول الصوفية، يُعدم شنقاً بتهمة «الربَّة» في السودان.                                                              |           | وبمسائدة الحركات الرسلامية في الغالم: وادى كدلك إلى<br>حدوث ركود اقتصادى عالمي.                                  |      |
| الخُمِيْنِي يُصدِر وفقوي»، يعدم منف پنهت «الرباد» عني السرتان،<br>الخُميني يُصدِر وفقوي» ضد سلمان رشدي، مما يحول دون | 1989      | حدود رحود المصادي عامي.<br>اندلاع الحرب الأهلية اللبنانية، لأسباب تعود جزئياً إلى                                | 1975 |
| 101                                                                                                                  |           | الدوع العرب المعلية الشمية - حيث مريد عالى                                                                       | (8/5 |

مقاتله طالبان يُجهزون على ما يتراوح بين ألفين وخمسة حدوث انفراج بين إيران والغرب برغم وجود برغماتيين في ألاف قرد من طائفة الهزارة الشيعية بعد استيلائهم على الحكومة الأبرانية وفاة الخميني (في حزيران/يونيو)، ليخلفه في منصب مزار الشريف المرشد الديني الأعلى آية الله على الشامنثي. «القاعدة» تُهاجم سفارات للولايات المتحدة في شرق في الجزائر، فوز الجبهة الإسلامية للإنقاذ بـ 55 بالمثة من اق بقيا أصوات المقترعين في الانتخابات البلدية عبد العزيز بو تفليقة، وزير الخارجية الجزائري الأسبق، 1999 الزعيم العراقي صدام حسين يجتاح الكويت 1990 ينتخب رئيساً للجمهورية بناءً على برنامج للمصالحة عملية وعاصفة الصحراء وبقيادة الولايات المتحدة 1991 الوطنية وبمساندة عسكرية من بريطانيا، وفرنسا، وإيطالها، مظاهرات مؤيدة للديمقراطية في إيران تقمعها الشرطة والمملكة العربية السعودية، ومصر، وسورية، وباكستان، تنجح في طرد القوات العراقية من الكويت بإيعاز من القوى المحافظة انتفاضة شيعية في مدينتي النجف وكريلاء العراقيتين حملة من القصف الجوي يشنَّها حلف شمالي الأطلسي تُجبر الصيرب على التخلى عن كوسوفو، وتضع حداً للتطهير تفكك أوصال لاتماد السوفييتي، بعد فشل الانقلاب العرقي بحق المسلمين الألبان. العسكري على غور باتشيف، يؤدي إلى استقلال جمهوريات روسيا تقصف الشيشان تحت ذريعة محارية «الأرهاب أسها الوسطى السوفييتية إنما تعت حكم أفراد من الشريحة الإسلامي». الطفيلية المتنفذة السوفييتية السابقة التنافس بين القيادة الشيوعية السابقة والمعارضة الإسلامية في طاجيكستان (حزيران/يونيو) الروس يحتلون غروزني، عاصمة 2000 يتمغض عن حرب أهلية مريرة ومكلفة في الجزائر، الجبهة الإسلامية للإنقاذ تفوز بـ 49 بالمئة من في باكستان، الجنرال برويز مُشرُف يُطيح بحكومة نواز أصوات الناهبين في الجولة الأولى من الانتخابات العامة شريف المنتخبة ديمقراطيا الجيش يتدخل للحزول دون فوز الجبهة في الجولة الثانية، (أيلول/سبتمبر) خاطفو طائرات انتحاريون مرتبطون 2001 ما أثار حرباً أهلية دامت ثماني سنوات يُقال إنها كردت بـ «القاعدة»، يهاجمون مركز التجارة العالمي في نيويورك البلاد منة ألف قتيل على أقل تقدير. ووزارة الدفاع (البنتاغون) في واشتطن، فيزهقون أرواح متشدون إسلاميون يطلقون النارعلى الكاتب والمفكر 1992 الإنساني المصري البارز، فرج فودة، ويردونه قتيالاً في ثلاثة ألاف شخص تقريباً. الولايات المتحدة تقصف أفغانستان وتزيل نظام طالبان إقامة منطقتين يُحظر فيهما الطيران في شمال العراق وجنوبه لمنع هجمات القوات العراقية على السكان الأكراد (تشرين الأول/أوكتوبر) مجموعة إرهابية مرتبطة 2002 والشيعة. العقوبات التي فرضتها الأمم المتحدة على العراق بوالقاعدة، تقتل أكثر من 200 شخص، معظمهم من تتسبُّب بمصاعب جمُّهُ للفئات الهشَّة من المواطنين وفي الأستراليين، في تفجير ملاء ليلية في بالى بأندرتيسيا طليعتهم الأطفال (أتار/مارس) الولايات المتحدة ويريطانيا تُهاجمان 2003 اغتيال الشب حسني، مطرب «الراي» الشعبي الجزائري في 1994 فرنسا. والطاهر جعوط، الروائي والناشر الحائز على عدة العراق من غير موافقة الأمم المتحدة، متذرعتين بأن صدّام جوائز أدبية، يُردى قتيلاً خارج منزله في مدينة الجزائر. حسين يخفى أسلحة دمار شامل. ولم يُعثر على أي أثر لتلك مقتل أكثر من سبعة آلاف مسلم ومسلمة في مذبحة 1995 سربرنيتشا بالبوسنة والهرسك، بعدما أخفقت قوات الأمم ارهابيون إسلاميون مرتبطون بـ«القاعدة»، يُقدمون على المتحدة في حماية الجيب المسلم من هجمات صرب قتل مدنيين أبرياء في الدار البيضاء، والرياض، واستنبول، ومدن أخرى. حركة طالبان، المعوِّلة على طلاب المدارس الدينية في 1996 (كانون الأول/ديسمبر) القبض على صدًام حسين بالقرب أرياف أفغانستان، تستولى على كابول. برنامجها لوضع حد للعنف، ينعكس سلباً على وضع النساء والأقليات في من مسقط رأسه: تكريت. مريمة الإصلاحيين في الانتخابات البرلمانية الإيرائية 2004 مقتل أكثر من 80 سائحاً أوروبياً بالقرب من مدينة الأقصر 1007 بمدما رفض «مجمُّع تشخيص مصلحة النظام»، الذي في مصر على أيدي متطرفين إسلاميين. يُسيطر عليه رجال الدين، طلبات ترشيح العديد من أنصار محمد شاتمي، وزير الثقافة السابق، يُنتخب رئيسا التيار الإصلاحي. للجمهورية في إيران





مالهز روشقن: من الكتأت البارزين عن الإسلام والعالم الإسلامي. من مؤلفاته: «الأصولية: البحث عن معنى، (الأصولية: البحث عن معنى، ((1908): «الإسلام: مدخل وجيز جداً» أميركا» ((2002): «صالة شيطانية: سلمان رشدي وغشية الإسلام إن ((1909): «الإسلام في العالم» ((1904): «الإسلام في العالم» الإنامة المربطانية، وحاضر في الدراسات الإنامة المربطانية، وحاضر في الدراسات الإسلامية والتاريخ المقافية في الدراسات منظرة يقامات ويطانية والميركية، وهو اليوم كانب منظرة في منظرة عليه موقفة ما يين لندن والنورسانية.

البروقسور عظيم غانجي، مدير معهد الدراسات الإسماعيلية في لندن. عمل سابقاً أستاذاً ورئيس دائرة الأديان بجامعة فلوريدا، وشغل مناصب عدّة في مختلف الجامعات الأميركية والكندية. من بين الكتب المنشورة له: «تمثيل الدراسات الإسلامية في خرائط: (1907)، و«الروزنامة الإسلامية» (1908).

#### إشادات بكتب ماليز روثقن:

الإسلام: مدخل وجيز جداً «ممتاز»

غضب الربّ «عمل يتّسم بعمق الرؤية والاطلاع على خفايا الأمور»

كولن ثويرون «ممتاز... روثقن مراقب رائق ولماع» وليم دالريميل

الإسلام في ألعالم «استبصار غير عادي، وفكر يحفز على الاستزادة من معرفة الإسلام»

جون ل. اسپوزیتو

الغارديان

## من غزوات النبي محمد ﷺ إلى معارك المجاهدين نظرة بانورامية على 1500 سنة من تاريخ دين وشعوبه

يجِمع هذا الأطلس الشاريخي الجديد، الصادر في أوانه تماماً، ما بين الرواية السردية لشاريخ الإسلام ومسار تطوره والعرض الشوق والجداب العرائط ورسوم بيناسة غنية بالمطومات والمعطيات إنه يقدم لمنا لوجة أسرة لواحد من أعظم أديان العالم - دين تعتقف حمين البشرية - في وقت لم يسبق قط أن ملخ الاعتمام بالإسلام . هذه الدرجة عن الشدة وجب الاستطلاع أعد الأطلس كانجان يعدان من المراجع القفات جول الإسلام، وقد جاء تصنيفه على ضور يعمل منه مرخلا والاستخدام الشاريء العام وللطالب على حد سواء.

- . يُعطى الأطلس الفقرة الزمنية الممتدة من أواخر العصر القديم ما قبل الإسلام إلى يومنا الحاضر.
- بشتمن على تغطية مستقلة لكن منطقة على حدة: الشرق الأوسط، وإهريقيا، وأسيا الوسطى، والهند، وجنوب شرقى أسيا، وأروبا،
- يضم الأطلس حوالي 100 خريطة ملونة تبيّر لنا الطبيعة المتحولة للحدود والتركّزات السكانية وطرق التجارة الرئيسية، وتتابع ضعود وسقوط السلالات الإسلامية الحاكمة والمداهب الدينية، كما تستجلي كيفية تورُّع التروات المعدنية والموارد المانية، والأنساط الزراعية، والمواقع الأثرية، والعديد من العناوين الأخرى.
  - بحثوي على عدد كبير من الصور الفوتوغرافية والرسوم البيائية الطونة والعادية.



